
International Research Jounral of Islamic Culture & Communication 
 

   

   

 

63 

 

 

 ہندومت کے عائلی قوانین اور اسلامی عائلی نظام: ایک تقابلی جائزہ 

FAMILY LAWS IN HINDUISM AND ISLAM: A 

COMPARATIVE ANALYSIS 

 

 1.Rahat Nazir 
   waseemmukhtar484@gmail.com 

 

Phd Scholar, Departmentof Arabic and 
Islamic Studies,The University of Lahore, 

Punjab. 
 

 

 
2. Dr. saima 
     drsaima@gmail.com 

 

 
Assistant Professor, Departmentof Arabic and 

Islamic Studies,The University of Lahore, 
Punjab. 

 

 

 

 

 

 

Article History   Received                        Accepted                   Published 

15-01-25                       03-02-25                     30-03-25 
 

 

Abstract 

Family laws play a fundamental role in shaping social 
structure, moral values, and individual responsibilities within a 
society. Hinduism and Islam, as two major world religions, 
provide comprehensive frameworks for regulating family life 
through their respective religious texts and traditions. This study 
presents a comparative analysis of family laws in Hinduism and 
Islamic family law, focusing on key areas such as marriage, 
divorce, inheritance, guardianship, and the status of women. The 
research examines Hindu family laws as derived from classical 
texts like the Manusmriti and later legal developments, alongside 
Islamic family laws based on the Qur’an, Sunnah, and juristic 
interpretations. Through comparative evaluation, the study 
highlights both similarities and differences in principles, 

IRJICC 

ISSN:3007-4630 (P),3006-8304(E) 

 

Vol. 03, Issue, 01, Jan-March 2024, PP:63-86 

OPEN ACCES at: www.irjicc.com 

mailto:waseemmukhtar484@gmail.com
mailto:drsaima@gmail.com
http://www.irjicc.com/


 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

64 

 

objectives, and legal mechanisms, particularly regarding social 
justice, family stability, and individual rights. The research 
concludes that while both systems aim to preserve family 
cohesion and moral order, Islamic family law demonstrates a 
more systematic legal structure with explicit emphasis on justice, 
rights, and responsibilities for all family members. This 
comparative study contributes to a deeper understanding of 
religious family laws and promotes interfaith legal and social 
dialogue. 

Key Words: Hindu Family Law,Islamic Family Law,Marriage 
and Divorce,Inheritance Laws,Comparative Religion. 

 :موضوع کاتعار ف

حیثیت رکھتے ہیں۔  انسانی معاشرے کی بنیاد خاندان پر قائم ہے، اور خاندان کی تنظیم و استحکام کے لیے عائلی احکام بنیادی 

عائلی نظام کسی بھی مذہب اور تہذیب کی فکری، اخلاقی اور سماجی اقدار کا آئینہ دار ہوتا ہے۔ دنیا کے مختلف مذاہب نے انسانی زندگی 

کے اس اہم پہلو کو منظم کرنے کے لیے نکاح، طلاق، وراثت، خاندانی ذمہ داریوں اور باہمی حقوق و فرائض سے متعلق واضح اصول 

وضع کیے ہیں۔ انہی مذاہب میں ہندومت اور اسلام دو قدیم اور مؤثر مذاہب ہیں جن کے عائلی احکام نے اپنے پیروکاروں کی  

ہندومت میں عائلی نظام مذہبی رسوم، سماجی روایات اور دھرم شاستروں پر مبنی معاشرتی زندگی پر گہرے اثرات مرتب کیے ہیں۔

دیگر ہندو مذہبی متون کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ ہندومت میں خاندان کو مذہبی تقدس  ہے، جن میں منوسمرتی، ویدوں اور 

سکا ر( سمجھا جاتا ہے، جس میں علیحدگی اور طلاق کے تصورات محدود یا مشکل سمجھے  

 

سن
حاصل ہے اور شادی کو ایک مقدس بندھن )

د پر ایک متوازن، جامع اور عدل پر مبنی نظام فراہم کرتے  جاتے رہے ہیں۔ اس کے برعکس اسلام میں عائلی احکام قرآن و سنت کی بنیا 

ہیں، جس میں نکاح کو عبادت، طلاق کو ناپسندیدہ مگر جائز ضرورت، اور عورت و مرد دونوں کے حقوق و فرائض کو واضح طور پر متعین  

 کیا گیا ہے۔ 

ازن اور اخلاقی اقدار کے درمیان ہم آہنگی  اسلامی عائلی نظام کی نمایاں خصوصیت یہ ہے کہ وہ فطرتِ انسانی، معاشرتی تو

پیدا کرتا ہے۔ اسلام نے خاندان کو مضبوط کرنے کے ساتھ ساتھ عورت کو معاشرتی، معاشی اور قانونی حقوق عطا کیے، جبکہ ہندومت 

ور میں اس میں قانونی  کے روایتی عائلی نظام میں ذات پات، صنفی تفاوت اور سماجی پابندیوں کا عنصر نمایاں رہا ہے، اگرچہ جدید د

زیرِ نظر تحقیق میں ہندومت اور اسلام کے عائلی احکام کا تقابلی مطالعہ پیش کیا جائے گا، جس میں نکاح، اصلاحات بھی کی گئی ہیں۔

کے  طلاق، وراثت، عورت کے حقوق، خاندانی ذمہ داریوں اور سماجی اثرات کا تجزیہ کیا جائے گا۔ اس مطالعے کا مقصد دونوں مذاہب

 عائلی نظاموں کی فکری بنیادوں، عملی نفاذ اور سماجی اثرات کو واضح کرنا اور یہ دکھانا ہے کہ اسلامی عائلی نظام کس طرح ایک متوازن،

 عادلانہ اور انسانی فلاح پر مبنی نظام فراہم کرتا ہے۔ 

 : عائلی احکام میں شادی کی اہمی 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

65 

 

رتی اور سمرتی ا
ُ

 

یک ساتھ مل کر ہندو قانون کی ساخت بناتے ہیں جو کسی کے دھرم کو پورا کرنے کے لیے رہنما کے طور پر  ش

 کام کرتا ہے۔ ایک اہم طریقہ شادی ہے، جس کے ذریعے ہندو اپنے دھرم کو پورا کر سکتا ہے۔ 

In Hindu law, marriage is a sacrament and not a contract. Ideally, 

marriage is for the purpose of performing religious duties. An unmarried 

man cannot take part in a series of religious ceremonies. Marriage itself 

is one of the ten purificatory ceremonies, or Samskaras, required for 

purification of the body according to Hindu law. The institution of 

marriage is a concept recognized even by the oldest texts of Hindu law – 

the Vedas.
1

 

ہندو قانون میں شادی ایک رسم ہے نہ کہ معاہدہ۔ مثالی طور پر، شادی مذہبی فرائض کی انجام دہی کے لیے ہے۔ غیر شادی  “

سکا ر، میں سے ایک ہے، جو   شدہ مرد مذہبی تقریبات کے سلسلے میں حصہ نہیں
م
س

لے سکتا۔ شادی خود ان دس پاکیزگی کی تقریبات یا 

ہندو قانون کے مطابق جسم کی تطہیر کے لیے ضروری ہیں۔ شادی کا ادارہ ایک ایسا تصور ہے جسے ہندو قانون کے قدیم ترین متن 

 ویدوں سے بھی تسلیم کیا جاتا ہے۔“ 

 ہندو مت میں شادی کی اقسام 

There are eight forms of marriage in Hindu Law – four are 

approved and four are unapproved methods.

2

 

 چار منظور شدہ اور چار غیر منظور شدہ طریقے ہیں۔“  -ہندو قانون میں شادی کی آٹھ شکلیں ہیں  “

The four approved forms are Brahma, Daiva, Arsha, and 

Prajaptya, while the four unrecognized forms of marriage were 

Gandharva, Asura, Rakshasa, and Paischach.  The different forms of 

marriage determined the succession of her estate upon her death.3 

 شدہ شکلیں گندھاروا، آسورا، رکشا اور  چار منظور شدہ شکلیں برہما، ڈیوا، ارشا اور پرجاپتیا ہیں، جبکہ شادی کی چار غیر تسلیم“

 تھیں۔ شادی کی مختلف شکلوں نے کسی کی موت پر اس کی جائیداد کی جانشینی کا تعین کیا۔“ 
 
چ

 
چ
پ ن س

 

Over the years, all but Brahma and Asura became obsolete. A 

Brahma marriage is one where the girl is presented as a gift to her 

husband.4 

برسوں کے دوران، برہما اور اسورا کے علاوہ سبھی متروک ہو گئے۔ برہما شادی وہ ہے جہاں لڑکی کو اس کے شوہر کو تحفے کے “

 طور پر پیش کیا جاتا ہے۔“ 

The Asura was considered a sale of the girl to her husband.5 

  تھا۔“اسورا کو اس کے شوہر کو لڑکی کی فروخت سمجھا جاتا“



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

66 

 

 : شادی طے کرنے میں خاندان کی اہمی 

ہندو قانون میں، شادی مردوں کے لیے ایک مذہبی فرض کے طور پر کام کرتی ہے۔ سب سے پہلے مرد کو شادی کرنی  

ڈالنے کا ایک چاہیے۔ پھر، ایک باپ کے طور پر، اسے اپنی بیٹی کی شادی میں ثالثی کرنی چاہیے۔ یہ ایک عظیم کمیونٹی کاز میں حصہ 

طریقہ ہو سکتا ہے۔ یعنی، یہ آدمی کو اجازت دیتا ہے کہ وہ دوسرے آدمی کو اپنا مذہبی فریضہ ادا کرنے کے قابل بنا کر مذہبی برادری  

میں حصہ ڈال سکے۔ اگرچہ اس نظام کو حقوق نسواں کے لحاظ سے پڑھنا پرکشش، اور شاید مناسب ہو، عورت کو گھر میں کچھ اعلیٰ درجہ 

 صل ہے۔ نئی بیوی کو جو اعلیٰ درجہ حاصل ہے وہ صرف ایک وجہ ہے کہ مناسب بیوی کا انتخاب ضروری ہے۔ حا

منو کا قانون مناسب دلہن کے انتخاب کے بارے میں تفصیل سے بات کرتا ہے۔ اعلیٰ نسب پونر جنم لیتے ہیں، جو کنیا دان کی  

 کا تعلق شوہر سے مختلف نسب سے ہو:  رسمیں کرا سکتے ہیں۔ ہندو قانون کا تقاضا ہے کہ دلہن

“A girl who belongs to an ancestry different from his mother’s and 

to a lineage different form his father’s, and who is unrelated to him by 

marriage, is recommended for marriage by a twice-born man.”6 

ں سے مختلف نسب سے تعلق رکھتی ہے اور اس کے والد سے مختلف نسب سے تعلق رکھتی ہے، اور  ایک لڑکی جو اس کی م “

 جو شادی کے ذریعہ اس سے غیر متعلق ہے، دو بار پیدا ہونے والے مرد کی طرف سے شادی کی سفارش کی جاتی ہے۔“ 

 شادی کے لیے ذات پات کی اہمی 

A gotra is an exogamous kinship division within a jati, or subcaste. 

Members of the same gotra within a subcaste are not allowed to marry 

among themselves; of course, they must marry within their jati.(7) 

میں ایک ہی گوترا کے ارکان   ایک گوترا ایک جاتی، یا ذیلی ذات کے اندر ایک خارجی رشتہ داری کی تقسیم ہے۔ ذیلی ذات“

 کو آپس میں شادی کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ یقیناً ان کی شادی اپنی جماعت کے اندر ہی ہونی چاہیے۔“ 

Gotra literally means “the place of the cows”; the concept may 

thus date back to very ancient times, when kin shared the same cow 

herds. BRAHMINS particularly will often trace their particular gotra 

back to one of the seven RISHIS of Vedic times.(8) 

گوترا کا لفظی مطلب ہے "گائے کی جگہ"۔ اس طرح یہ تصور بہت قدیم دور کا ہو سکتا ہے، جب رشتہ دار ایک ہی گائے  “

پر اکثر اپنے مخصوص گوتر کو ویدک زمنے کے سات رشیوں میں سے ایک کے پاس واپس کے ریوڑ کو بانٹتے تھے۔ برہمن خاص طور  

 کرتے ہیں۔“ 

 رگ وید کے مطابق انسانوں کی چار قسمیں ہیں:

The sacred book described the death of Purusa, the original cosmic 

life form, and the transformation of his body parts into different people – 

the Brahmin came from his mouth, the Rajanya from his arms, the 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

67 

 

Vaisya from his thighs, and the Śūdra from his feet. These varieties are 

called varnas, meaning category or color.9 

ا ء کے مختلف لوگوں میں تبدیل   مقدس کتاب میں پروسا کی موت، اصل کائناتی زندگی کی شکل، اور اس “

 

ض
ع
کے جسم کے ا

ہونے کو بیان کیا گیا ہے ۔ برہمن اس کے منہ سے، راجنیہ اس کے بازوؤں سے، ویش اس کی رانوں سے، اور شودر اس کے پاؤں کی  

 طرف سے۔ ان اقسام کو ورنا، یعنی زمرہ یا رنگ کہا جاتا ہے۔“ 

م غالب ہے۔ مردوں کو ایک ہی ورنا کی عورتوں سے شادی کرنی تھی،  منو کے مطابق بیوی کے انتخاب میں ذات پات کا نظا

 تاہم، بعض شرائط کے تحت، مرد نچلے ورنا کی عورتوں سے شادی کر سکتے تھے۔ 

At the first marriage, a woman of equal class is recommended for 

twice-born men; but for those who proceed further through lust, these 

are, in order, the preferable women. A Śūdra may take only a Śūdra 

woman as wife; a Vaisya, the latter and a woman of his own class; a 

Ksatriya, the latter two and a woman of his own class; and a Brahmin, 

the latter three and a woman of his own class.
10

 

پہلی شادی میں، دو بار پیدا ہونے والے مردوں کے لیے برابر طبقے کی عورت تجویز کی جاتی ہے۔ لیکن جو لوگ شہوت کے  “

ذریعے آگے بڑھتے ہیں، ان کے لیے ترتیب کے لحاظ سے یہ افضل خواتین ہیں۔ ایک شودر صرف ایک شودر عورت کو بیوی کے طور 

رری، بعد والے دو اور اپنے طبقے کی ایک عورت؛ اور ایک پر لے سکتا ہے۔ ایک ویش، بعد میں

 

ت

 

ش
ھ
ک

 اور اپنے طبقے کی ایک عورت؛ ایک 

 برہمن، بعد کے تین اور اپنے طبقے کی ایک عورت کو بیاہ سکتا ہے۔“ 

منو ضابطہ ایک برہمن کے سنگین نتائج کو بیان کرتا ہے، جو سب سے اونچی ذات ہے، اور سب سے نچلی ذات کی عورت سے 

 دی کرنا، سدرا ہے۔ منو کوڈ بتاتا ہے: شا

When twice-born men foolishly marry low-caste women, they 

quickly reduce even their families and children to the rank of 

Śūdras…[A] man falls from his caste by marrying a Śūdra woman...by 

fathering a son through her and…by producing all his offspring through 

her….When such a woman plays a leading role in his divine, ancestral, 

and hospitality rite, gods and ancestors do not partake of them, and he 

will not go to heaven.
11

 

 ذات کی عورتوں سے شادی کرتے ہیں، تو وہ جلدی سے اپنے  جب دو بار پیدا ہونے والے مرد بے وقوفانہ طور پر نچلی“

خاندان اور بچوں کو بھی، خاص طور پر اس کے ذریعے اپنی تمام اولاد پیدا کر کے، انہیں نیچے کے درجے تک گھٹا دیتے ہیں۔  جب ایسی  

ور باپ دادا ان میں سے حصہ نہیں لیتے، اور عورت سے سمبندھ ہو گا تو سب اپنی دینی، آبائی اور مہمان نوازی کی رسومت، دیوتاؤں ا



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

68 

 

 وہ جنت میں نہیں جائے گا۔“ 

منو کے مطابق، کسی برہمن کی شودر عورت سے شادی کے نتائج جنم جنم میں بھگتنا پڑتے ہیں، تاوقتیکہ ایک بار جب ایک  

 مناسب بیوی مل جاتی ہے، تاہم، شادی کی شکل کے حوالے سے کئی اختیارات موجود ہیں:

The Vedic texts describe marriage as a union of two fully 

developed people.12 

 ویدک متون شادی کو دو مکمل ترقی یافتہ لوگوں کے اتحاد کے طور پر بیان کرتے ہیں۔““

 رشتے کےلیے لالچی بننے کی ممانع 

ہیں کہ شادی میں بیٹی کے ہاتھ کے لیے رقم  ہندو قانون میں دلہن کی خریداری پر سختی سے پابندی ہے۔ منو کے قوانین بتاتے

 یا سامن کی قبولیت ایک لالچی فعل ہے: 

“A learned father must never accept even the slightest bride-price 

for his daughter; for by greedily accepting a bride-price for his 

daughter, a man becomes a trafficker in his offspring.… Some say, the 

bull and cow constitute the bride-price. That is totally false….When 

women’s relatives do not take the bride-price for themselves, it does not 

constitute a sale. It is an act of respect to women, a simple token of 

benevolence…. When relatives foolishly live off a woman’s wealth- slave 

women, vehicles, or clothes – those evil men will descent along the 

downward course.”13 

کیونکہ لالچ سے اپنی بیٹی کے "ایک پڑھے لکھے باپ کو اپنی بیٹی کے لیے دلہن کی معمولی قیمت بھی قبول نہیں کرنی چاہیے۔ 

لیے دلہن کی قیمت قبول کرنے سے، آدمی اپنی اولاد میں اسمگلر بن جاتا ہے۔… کچھ کہتے ہیں، بیل اور گائے دلہن کی قیمت بناتے ہیں۔  

اتین کے احترام  یہ سراسر غلط ہے.... جب خواتین کے رشتہ دار اپنے لیے دلہن کی قیمت نہیں لیتے ہیں تو یہ فروخت نہیں ہوتی۔ یہ خو

کا ایک عمل ہے، احسان کا ایک سادہ نشان…. جب رشتے دار بے وقوفانہ طور پر عورت کی مل ودولت، گاڑی یا کپڑوں پر نظر رکھتے ہیں  

 تو وہ برے لوگ نیچے پاتال کی طرف اتریں گے۔“ 

سکتی ہے۔ اس حقیقت کو تسلیم  منو دلہن کو جہیز دینے کے عمل کو تسلیم کرتا ہے۔ ایک نئی دلہن کے پاس اپنی دولت ہو

کرتے ہوئے، منو اس دولت کی حفاظت یہ کہہ کر کرتا ہے کہ مرد کے لیے کسی عورت کے رشتے دار کے پیسے پر زندہ رہنا بے عزتی  

انوں ہے۔ ہندو روایت میں شادی کے وقت شوہر کو جہیز دیا جاتا ہے۔ بیوی کے خاندان کی طرف سے شوہر کو دیا جانے والا جہیز، خاند

کو متحد کرنے کے لیے ایک علامتی تحفہ کے طور پر کام کرتا ہے۔ تاہم، اکثر، خاندانوں کے متحد ہونے کے بعد بھی، بہت سے شادی 

 شدہ جوڑے طلاق کی خواہش رکھتے ہیں۔ 

 

 دلہن میں خوبیاں 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

69 

 

 پرہیز کرنا چاہیے: منو کا قانون خاوند پر روک لگاتا ہے کہ شادی کا معاہدہ کرتے وقت اسے ان دس خاندانوں سے 

Families negligent about rites, deficient in male issue, without 

Vedic learning, and with hairy bodies, as well as families prone to 

haemorrhoids, tuberculosis, dyspepsia, epilepsy, leukoderma, or leprosy. 

He must not marry a girl who has red hair or an extra limb; who is 

sickly; who is without or with too much bodily hair; who is a 

blabbermouth or jaundiced-looking; who is named after a constellation, 

a tree, a river, a very low caste, a mountain, a bird, a snake, or a 

servant; or who has frightening name. He should marry a women who is 

not deficient in any limb; who has a pleasant name; who walks like a 

goose or an elephant; and who has fine body and head hair, small teeth, 

and delicate limbs.
14

 

ئل میں کمی، ویدک تعلیم کے بغیر، اور بالوں والے جسموں کے ساتھ  وہ خاندان جو رسموں سے غافل ہوں، مردانہ مس “

ساتھ وہ خاندان جو بواسیر، تپ دق، بدہضمی، مرگی، یا جذام کا شکار ہوں۔ اسے ایسی لڑکی سے شادی بھی نہیں کرنی چاہیے جس کے 

ا ء ہوں، جو بیمار ہو؛ جس کے بہت زیادہ جسمانی بال ہوں یا  

 

ض
ع
وہ بغیر بالوں کے ہو؛ جو یرقان والی نظر آتی ہو۔  بال سرخ ہوں یا زیادہ ا

جس کا نام برج، درخت، دریا، بہت نیچی ذات، پہاڑ، پرندے، سانپ یا خادم کے نام پر رکھا گیا ہو۔ یا جس کا نام خوفناک ہو۔ وہ ایسی 

طرح چلتی ہو۔ اور جس کے جسم اور عورت سے شادی کرے جس کے کسی عضو میں کمی نہ ہو۔ جس کا نام خوشگوار ہو؛ جو ہنس یا ہاتھی کی 

ا ء نازک ہوں۔“ 

 

ض
ع
 سر کے بال ٹھیک ہوں، چھوٹے دانت ہوں اور ا

منو کے احکام ایسے خاندانوں میں پرورش پانے والی خواتین کے ساتھ شادی کی حوصلہ افزائی کرکے مذہبی عقیدے کی  

برآں، ایسا لگتا ہے کہ منو طبی بیماریوں کو روکنے کی  حفاظت کرتے ہیں، جو ہندو قانون پر صحیح طریقے سے عمل کرتے ہیں۔ مزید 

کوشش کرتا ہے۔ اگرچہ ان میں سے کچھ حالات جدید معیار کے مطابق موروثی یا غیر محفوظ نہیں ہیں، لیکن منو بہر حال ان کے پھیلاؤ  

 جاتا تھا۔ ہندو قانون نہ صرف دلہن کی  کو روکنے کی کوشش کرتا ہے کیونکہ ان کو ممکنہ طور پر قدیم معیارات کے مطابق ناپسندیدہ سمجھا

 قیمتی اور ناپسندیدہ خصوصیات کی فہرست فراہم کرتا ہے، بلکہ یہ قوانین بھی فراہم کرتا ہے کہ کون سی ذاتیں شادی کر سکتی ہیں۔

 شادی کی رسوم 

Samskaras (from the Sanskrit samskri, refined, the source of the 

word SANSKRIT) are ritual ceremonies that mark and purify life cycle 

events. Every samskara requires a Brahmin priest to preside and 

includes prayers, oblations, offerings, and a fire ritual.
(15)

 

رری سے، بہتر، لفظ سنسکرت کا مخذ( وہ رسمی تقریبات ہیں جو زند“
شک
م
س

سکا ر )سنسکرت 
م
س

گی کے چکر کے واقعات کو نشان زد  

سکا ر کی صدارت کے لیے ایک برہمن پادری کی ضرورت ہوتی ہے اور اس میں دعائیں، نذرانے، نذرانے اور 
م
س

اور پاک کرتی ہیں۔ ہر 



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

70 

 

 آگ کی رسم شامل ہوتی ہے۔“ 

In addition to several types of marriages, there are also several 

types of marriage ceremonies. One example is the “kanyadan” 

ceremony, which requires the giving away of the bride by her father or 

guardian. The girl’s acceptance of the marriage is seen as her sacrifice 

to God in order to procreate. The “panigrahna” ceremony is carried out 

by the groom taking his bride’s hand. In the “saptapadi” ceremony, 

described in the Rig Veda, the bride and groom take seven steps around 

a fire finalizing the marriage on the seventh step.
16

 

۔ ایک مثال "کنیادان" کی تقریب ہے، جسے دلہن کو  شادیوں کی کئی اقسام کے علاوہ شادی کی رسموں کی بھی کئی قسمیں ہیں “

اس کے والد یا سرپرست کی طرف سے ادا کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ لڑکی کی شادی کی قبولیت کو پیدا کرنے کے لیے خدا کے لیے 

 ہے۔ رگ وید میں بیان کردہ  اس کی قربانی کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ "پانی گرہنا" کی تقریب دولہا اپنی دلہن کا ہاتھ لے کر انجام دیتا

  دی" تقریب میں، دولہا اور دلہن ساتویں قدم پر شادی کو حتمی شکل دیتے ہیں۔ وہ آگ کے گرد سات چکر چلتے ہیں۔“ 

 

 
 "س

ان تمام تقریبات کا نتیجہ ایک ہی ہے کہ مرد اور عورت اب شادی شدہ ہوئے۔ شادی کی یہ تمام شکلیں اور تقریبات جہیز  

 ں قوانین کے تابع ہیں۔ سے متعلق یکسا

 رسومت میں اگنی کی اہمی 

Agni’s most important role is in the Vedic ritual, where he is the 

messenger between humanity and the gods. He is called upon always to 

take the gods to the ritual place so that they can hear the pleas and 

praises of the chanters. In Vedic poetry he is called a domestic priest, a 

poet, and a sage, as though to identify him directly with the Rishis.(17) 

  اگنی کا سب سے اہم کردار ویدک رسم میں ہے، جہاں وہ انسانیت اور دیوتاؤں کے درمیان پیغامبر ہے۔ اس سے ہمیشہ کہا“ 

روں کی التجا اور تعریفیں سن سکیں۔ ویدک شاعری میں اسے گھریلو 

  

جاتا ہے کہ وہ دیوتاؤں کو رسم کی جگہ پر لے جائیں تاکہ وہ م

 پجاری، شاعر اور بابا کہا جاتا ہے، گویا اس کی شناخت براہ راست رشیوں سے کی جائے۔“ بچوں کےلیے رسوم 

Rituals are performed to encourage impregnation and to obtain a 

male child. A special rite is performed at birth. The annaprashana is 

usually performed at the sixth month after birth to mark the feeding of 

the first solid food. The investiture of the Sacred Thread, the upanayana 

ceremony, is performed for twice-born (highcaste) Hindu males when 

they are between ages eight and twelve.
(18)

 

حمل کی حوصلہ افزائی اور لڑکا بچہ حاصل کرنے کے لیے رسومت ادا کی جاتی ہیں۔ پیدائش کے وقت ایک خاص رسم کی  “

 پہلے ٹھوس خوراک کو کھلانے کے لیے کیا جاتا ہے۔ مقدس دھاگے کی جاتی ہے۔ اناپراشنا عام طور پر پیدائش کے بعد چھٹے مہینے میں



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

71 

 

سرمیہ کاری، اپنائن تقریب، دو بار پیدا ہونے والے )اعلیٰ ذات( ہندو مردوں کے لیے اس وقت کی جاتی ہے جب ان کی عمریں آٹھ 

 سے بارہ سال کے درمیان ہوں۔“ 

 : میت کی رسومت 

Perhaps the two most important samskaras for Hindus are the 

wedding ceremony and the sraddha, or death ceremony. The sraddha 

can be performed only by a male child. It ensures that a soul does not 

remain as a ghost but goes on either to liberation or to its next birth. A 

yearly ritual is performed to feed the deceased, in particular Brahmins, 

lest they fall from heaven. This ancient ritual of feeding the ancestor 

seems to conflict with the belief that nearly everyone is reincarnated, 

and that few proceed directly to heaven.(19) 

سکا ر شادی کی تقریب اور شردھا یا موت کی تقریب ہیں۔ شردھا صرف ایک  شاید “
م
س

ہندوؤں کے لیے دو سب سے اہم 

مرد بچہ ہی انجام دے سکتا ہے۔ یہ اس بات کو یقینی بناتا ہے کہ ایک روح بھوت کی طرح نہیں رہتی ہے بلکہ یا تو آزادی یا اگلے جنم تک  

نے کے لیے کی جاتی ہے، خاص طور پر برہمن، ایسا نہ ہو کہ وہ آسمان سے گر جائیں۔ آباؤ  جاتی ہے۔ ایک سالانہ رسم میت کو کھانا کھلا 

گ اجداد کو کھانا کھلانے کی یہ قدیم رسم اس عقیدے سے متصادم معلوم ہوتی ہے کہ تقریباً ہر کوئی دوبارہ جنم لیتا ہے، اور یہ کہ کچھ لو

 براہ راست جنت میں جاتے ہیں۔“ 

 بنن پتی کی میت کے سا 

 

 : تھ سَت

Widow’s self-immolation Sati, the practice of burning widows on 

their husbands’ funeral pyres (as had happened with the goddess Sati), 

developed in post-Vedic India, as the rights of women, especially widows, 

greatly deteriorated. Widows were almost considered to be dead. They 

had to shave their heads and dress in white with no decoration. They were 

considered inauspicious and were often confined to the home.(20) 

)جیسا کہ ستی دیوی کے ساتھ   ستی کی رسم بیوہ کی خود سوزی ہے۔  بیواؤں کو ان کے شوہروں کے جنازے پر جلانے کا رواج“

ہوا تھا(، ویدک کے بعد کے ہندوستان میں تیار ہوا، کیونکہ عورتوں، خاص طور پر بیواؤں کے حقوق بہت زیادہ بگڑ گئے۔ بیواؤں کو 

 سمجھا جاتا تھا اور اکثر گھر  تقریباً مردہ سمجھا جاتا تھا۔ انہیں اپنا سر منڈوانا پڑا اور بغیر کسی سجاوٹ کے سفید لباس پہننا پڑا۔ انہیں ناشائستہ

 تک محدود رہتے تھے۔“ 

Many women succumbed to the social pressure of self-immolation 

on the fires of their husbands; it is documented that many others were 

coerced to do so. As an added incentive, in certain regions, the woman 

who became a sati was deified.
(21)

 



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

72 

 

بہت سی خواتین اپنے شوہروں کی آگ پر خود سوزی کے سماجی دباؤ کا شکار ہو گئیں۔ یہ دستاویزی ہے کہ بہت سے دوسرے  “

 یا جاتا تھا۔“لوگوں کو ایسا کرنے پر مجبور کیا گیا تھا۔ ایک اضافی ترغیب کے طور پر، بعض علاقوں میں، ستی بننے والی عورت کو دیوتا بنا 

In the 19th century the British colonial administrators outlawed 

sati. Independent India also outlawed the practice, and it largely fell into 

disuse after independence.
(22)

 

ے دیا۔ آزاد ہندوستان نے بھی اس عمل کو غیر  ویں صدی میں برطانوی نوآبادیاتی منتظمین نے ستی کو غیر قانونی قرار د 19“

 قانونی قرار دے دیا، اور آزادی کے بعد یہ بڑی حد تک استعمال میں آ گیا۔“ 

The debate over the practice never completely ceased. With the 

modern Hindu revival some have argued that this traditional practice 

should be encouraged; this idea has spurred furious opposition from 

secularists and women’s groups.

(23)

 

پریکٹس پر بحث کبھی مکمل طور پر ختم نہیں ہوئی۔ جدید ہندو احیا کے ساتھ کچھ لوگوں نے دلیل دی ہے کہ اس روایتی عمل  “

 ور خواتین کے گروپوں کی طرف سے شدید مخالفت کو جنم دیا ہے۔“ کی حوصلہ افزائی کی جانی چاہیے۔ اس خیال نے سیکولرز ا

 بیوگان سے سلوک 

Because of the practice of marriage outside one’s clan in North 

India, spouses generally were from distant villages. As all marriages 

were patrilocal, a woman whose husband had died would find herself 

living with unrelated in-laws, who often did not look upon her kindly. If 

the woman had several children and particularly a son, she might draw 

comfort and status from them, but if she were newly married with no 

children, she looked forward to a life of ascetic denial and loneliness as 

remarriage was strictly forbidden.(24) 

شمالی ہندوستان میں اپنے قبیلے سے باہر شادی کے رواج کی وجہ سے، میاں بیوی عموماً دور دراز کے دیہاتوں سے تھے۔ چونکہ  “

ت ہو گیا تھا وہ خود کو غیر متعلقہ سسرال والوں کے ساتھ رہتی ہے، جو  تمام شادیاں پدرانہ تھیں، اس لیے ایک عورت جس کا شوہر فو

اکثر اس کی طرف مہربانی سے نہیں دیکھتے تھے۔ اگر عورت کے کئی بچے ہوں اور خاص طور پر ایک بیٹا تو وہ ان سے سکون اور رتبہ 

، تو وہ سنہری انکار اور تنہائی کی زندگی کی منتظر تھی کیونکہ  حاصل کر سکتی ہے، لیکن اگر اس کی نئی شادی ہوئی تھی اور کوئی اولاد نہیں تھی

 دوبارہ شادی سختی سے منع تھی۔“ 

 عائلی احکام میں خواتین کا مرتبہ 

 رگ وید میں آیا ہے: 

“Over thy husband’s father and thy husband’s mother, over the 

sisters of thy lord and over his brothers, rule supreme”25 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

73 

 

اپنے شوہر کے باپ اور اپنے شوہر کی مں پر، اپنے پتی پرمیشور کی بہنوں پر اور اپنے بھائیوں پر، سب سے زیادہ حکومت “

 کرو۔“ 

یہ بیان ہمیں ہندو خاندان کی ساخت کے بارے میں بہت کچھ بتاتا ہے۔ عورت شوہر کے گھر میں شامل ہوتی ہے لیکن اس  

چہ بیوی گھر میں اس حیثیت سے لطف اندوز ہوسکتی ہے، لیکن عظیم معاشرے میں اس کی حیثیت کم  گھر کی سربراہ بن جاتی ہے۔ اگر

ہے۔ مزید برآں عورت کی پوری زندگی مردوں کے کنٹرول میں گزرتی ہے۔ وہ اپنے باپ سے اس کے شوہر اور بالآخر اس کے بیٹے کو 

 منتقل ہو جاتی ہے۔ منو کوڈ کہتا ہے: 

Day and night men should keep their women from acting 

independently; for, attached as they are to sensual pleasures, men 

should keep them under their control. Her father guards her in her 

childhood, her husband guards her in her youth, and her sons guard her 

in her old age; a woman is not qualified to act independently. A father is 

reprehensible, if he does not give her away at the proper time.
26

 

دن رات مرد اپنی عورتوں کو آزادانہ کام کرنے سے باز رکھیں۔ چونکہ وہ جنسی لذتوں سے وابستہ ہیں، مردوں کو چاہیے کہ  “

رکھیں۔ اس کا باپ بچپن میں اس کی حفاظت کرتا ہے، اس کا شوہر جوانی میں اس کی حفاظت کرتا ہے، اور اس کے  انہیں اپنے قابو میں 

بیٹے بڑھاپے میں اس کی حفاظت کرتے ہیں۔ عورت آزادانہ طور پر کام کرنے کی اہل نہیں ہے۔ ایک باپ قابل مذمت ہے، اگر وہ  

 اسے مناسب وقت پر کنیا دان نہ کرے۔“ 

  زندگی میں بنیادی فرض یہ ہے کہ وہ اپنی بیٹی کی شادی میں کر دے۔ باپ کا اپنی

 طلاق کے بارے میں عائلی احکام 

منو کا کوڈ مخصوص اوقات اور وجوہات کی فہرست دیتا ہے جن کے تحت طلاق کی اجازت ہے۔ مثال کے طور پر، ایک بانجھ  

۔ جو عورت زندہ بچے پیدا نہ کر سکی ہو اسے شادی کے دسویں سال  بیوی کو ازدواجی زندگی کے آٹھویں سال میں طلاق دی جا سکتی ہے 

طلاق دی جا سکتی ہے، جب کہ ایسی بیوی جس نے صرف لڑکیوں کو جنم دیا ہو، شادی کے گیارہویں سال طلاق ہو سکتی ہے۔ تاہم، ایک 

اضح نہیں ہے، لیکن یہ ممکنہ طور پر ایک باغی بدکار بیوی کو بر وقت ہی طلاق دی جا سکتی ہے۔ اگرچہ "خراب منہ والی" کی صحیح تعریف و

 اور بے قاعدہ بیوی کا حوالہ دیتی ہے۔ 

 منو کے مطابق خواتین میں شادی کو تحلیل کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی، جیسا کہ لکھا ہے:

“If a wife loathes a husband who has become insane, fallen from 

caste, or impotent, who is without semen, or who has contracted an evil 

disease, she must neither be abandoned nor deprived of her 

inheritance.”
27

 



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

74 

 

اگر بیوی کسی ایسے شوہر سے نفرت کرتی ہے جو پاگل ہو گیا ہو، ذات سے گرا ہوا ہو، یا نامرد ہو، جو منی سے محروم ہو، یا جس  “

 اس عورت کو اس کے حال پر نہ چھوڑا جائے اور نہ ہی اس کی میراث سے محروم کیا جائے۔“  کو کوئی بری بیماری ہو تو

یہ اقتباس عورتوں کو ایسے اشخاص کی وراثت کو ترک کرنے اور تصرف کرنے سے منع کرتے ہوئے ترک کرنے کی ممانع  

 تعبیر بھی کیا جا سکتا ہے کیونکہ یہ شوہر کی سے، تحفظ فراہم کرتا ہے۔ تاہم، اس تحریر کو عورت کو طلاق دینے سے منع کرنے سے

 طرف سے ترک تصور کیا جائے گا۔ 

 : مفقود الخبر کے بارے میں احکام 

خاص طور پر، منو کا کوڈ اس بارے میں رہنما خطوط فراہم کرتا ہے کہ شوہر کی غیر موجودگی کے بعد عورت کب شادی ختم کر  

 سکتی ہے۔ متن میں کہا گیا ہے: 

“A wife should wait for eight years when her husband has gone 

away for a purpose specified by Law, for six years when he has gone for 

learning or fame, and for three years when he has gone for pleasure.”28 

بق کسی مقصد کے لیے چلا گیا ہو، چھ سال تک جب بیوی کو آٹھ سال تک انتظار کرنا چاہیے جب اس کا شوہر قانون کے مطا“

 وہ علم یا شہرت کے لیے گیا ہو اور تین سال تک جب وہ خوشی کے لیے گیا ہو۔“ 

The wife must wait the longest period when the husband leaves for 

spiritual or religious purposes.29 

 خصت ہو تو بیوی کو طویل ترین مدت کا انتظار کرنا چاہیے۔“ جب شوہر روحانی یا مذہبی مقاصد کے لیے ر“

 : طلاق کے مکروہ ہونے کے  احکام 

The wife may be divorced at once for a sharp tongue, the wife must 

wait three years for a husband that leaves her for a romantic trip. These 

required waiting periods imply that if the husband returns within the 

prescribed time, the marriage must remain intact. It must be noted that 

though Manu does permit divorce under some circumstances, he strongly 

advises against it and warns that women must be loyal to their husband 

during his life and even after his death.30 

تیز زبان کی وجہ سے بیوی کو یک دم طلاق دی جا سکتی ہے، بیوی کو تین سال تک ایسے شوہر کا انتظار کرنا ہو گا جو اسے رومنوی  “

قرار رہنا چاہیے۔ واضح  سفر پر چھوڑ جائے۔ ان مطلوبہ عدت سے مراد یہ ہے کہ اگر شوہر مقررہ وقت کے اندر واپس آجائے تو نکاح بر

رہے کہ اگرچہ منو بعض حالات میں طلاق کی اجازت دیتا ہے، لیکن وہ اس کے خلاف سختی سے مشورہ بھی دیتا ہے اور خبردار کرتا ہے 

 کہ عورتوں کو اپنے شوہر کی زندگی کے دوران اور اس کی موت کے بعد بھی وفادار رہنا چاہیے۔“ 

 عورت کی طرف سے طلاق کے احکام 

یگر سمرتی متون میں طلاق کے بارے میں کچھ مختلف ہے۔ مثال کے طور پر، گوتم سمرتی بیوی کو طلاق کا مشروط طور پر حق  د



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

75 

 

 دیتی ہے، متن میں شرائط حسب ذیل ہیں:

If her husband suddenly disappears and all traces about his 

whereabouts are lost, if her husband should die early and prematurely, if 

he runs away from home to become an ascetic, if he should prove to be 

impotent, and if he should fall in social and public estimation on account 

of vicious conduct like drinking, stealing, consorting with prostitutes, 

etc.31 

اس کا شوہر اچانک غائب ہو جائے اور اس کے ٹھکانے کے بارے میں تمام نشانات گم ہو جائیں، اگر اس کا شوہر جلد اور  اگر “

قبل از وقت فوت ہو جائے، اگر وہ گھر سے بھاگ کر سنیاسی بن جائے، اگر وہ نامرد ثابت ہو جائے، اور اگر وہ معاشرتی اور سماجی  

 چوری، طوائفوں کے ساتھ ہم آہنگی وغیرہ جیسے شیطانی طرز عمل کی وجہ سے عوامی تخمینہ۔“  معاملات میں گر جائے۔ شراب نوشی،

اسی طرح دیگر ممتاز ہندو قانون شخصیات کی اپنی سمرتوں میں مختلف آراء ہیں۔ ہندو بابا ناراد کے پاس حالات کی اپنی فہرست  

"شوہر غائب ہو، یا مر گیا ہو یا دنیا سے ریٹائر ہو گیا ہو، یا نامرد، یا  تھی جس میں عورت طلاق لے سکتی ہے۔ صرف اس صورت میں جب 

ذلیل ہو" بیوی کو طلاق مل سکتی ہے۔ قانون میں تمام تغیرات کے باوجود، ہندو نظام شادی کو مذہبی فریضے کی حتمی شکل کے طور پر 

 ہے۔  حوصلہ افزائی کرنا چاہتا ہے اور صرف خاص حالات میں طلاق کی اجازت دیتا

 : وراثت کے عائلی احکام 

ہندومت میں وراثت کے قوانین ارتقاء کے ایک طویل عمل کا نتیجہ ہیں۔ معاشرتی رسومت اور عبادت کے اصول کی طرح  

وراثت کے قوانین بھی پیچیدہ ہیں۔ ہندومت میں قانون چار ذرائع سے اخذ کیا گیا ہے۔ پہلا "وید" ہے باقی تین مخذ میں شامل ہیں: 

 یعنی سنا ہوا، سمرتی یعنی یاد کیا گیا اور آکارا یعنی جو نیک لوگوں میں رائج ہے۔ سروتی  

ہندومت میں قانونی نظام کے اصولوں کی تاریخ کو تین ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا دور ویدوں سے منسوب ہے۔  

اس دور میں جانشینی کے آثار نہیں مل سکے۔ البتہ ان   وراثت کے نظام کے بارے میں اس دور سے کچھ بھی نہیں اخذ کیا جاتا، کیونکہ

 کے سماجی اور معاشی نظام کے بارے میں کچھ شواہد ملے ہیں، جو ان کے خاندانی نظام پر منحصر تھا۔ تاریخ اور معاشیات کے پروفیسر ڈاکٹر

ا  رام ہندوؤں کے خاندانی اور معاشی نظام کے بارے میں کہتے ہیں:

 

ھٹ
 
ج

 جی بی 

 “One thing that differentiates the hindu‟s social system is their 

combined Family System.In west a family consists of a person‟s spouse 

and children Only, But in India even up to three generation of a family 

live in a combined system and they are all thought of as a part of one 

family .these people Living together usually share their estates and even 

eat and worship together. The customs and rites of the family would 

determine the rules of the succession estate too.”(32) 

 وہ ہے ان کا مشترکہ خاندانی نظام ہے۔ مغرب میں ایک خاندان صرف  ایک چیز جو ہندوؤں کے سماجی نظام کو الگ کرتی ہے



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

76 

 

ایک شخص کے شریک حیات اور بچوں پر مشتمل ہوتا ہے، لیکن ہندوستان میں ایک خاندان کی تین نسلوں تک بھی ایک مشترکہ نظام  

 بھی جانشینی کے قوانین کا تعین کرتے ہیں۔میں رہتے ہیں اور وہ سب کو ایک خاندان کا حصہ سمجھا جاتا ہے۔ خاندان کے رسوم و رواج 

دوسرے دور میں اس نظام میں ترقی دیکھی گئی۔ جانشینی کے حوالے سے قوانین بنائے گئے۔ ان قوانین کی تفصیلات  

 شاستروں اور شروتیوں میں دی گئی ہیں۔ ان اہم کتابوں میں منو شاستر، ارتھ شاستر وغیرہ شامل ہیں۔ 

اخراجات اور قرض سب سے پہلے پورے ہوتے ہیں۔ جنازے کی رسومت میں "شارد"   ضابطے کے مطابق جنازے کے

نامی جنازے کا کیک مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔ میت کے قرض کی ادائیگی وارث کی ذمہ داری ہے۔ اگر متوفی نے اپنے قرضوں کی 

میت کی بیوہ کو زندہ نہ جلایا جائے تو اس کی روزی کا خرچ  ادائیگی کرنے کے لیے کافی کچھ نہ چھوڑا ہو تو جانشین کو خود ادا کرنا ہوگا۔ اگر

وارثین برداشت کرتے ہیں۔ منو کے قوانین میں سب سے بڑے بیٹے کو گھر کی سب سے زیادہ ذمہ داریاں ملتی ہیں جن میں مذہبی، 

گئی ہیں۔ عام طور پر ان بارہ اقسام میں  سماجی اور معاشی ذمہ داریاں بھی بڑے بیٹے کے کندھوں پر ہوتی ہیں۔ نر کی بارہ قسمیں بیان کی

 سے صرف چھ قسمیں وراثت کے لیے جائز سمجھی جاتی ہیں۔ منو کے قوانین بیان کرتے ہیں: 

Among the twelve sons of men, six are kinsmen and heirs, and six 

not heirs, (but) kinsmen.The legitimate son of the body, the son begotten 

on a wife, the son adopted, the son made, the son secretly born, and the 

son cast off, (are) the six heirs and kinsmen.The son of an unmarried 

damsel, the son received with the wife, the son bought, the son begotten 

on a re-married woman, the son selfgiven, and the son of a Sudra 

female, (are) the six (who are) not heirs, (but) kinsmen.(33) 

مردوں کے بارہ بیٹوں میں سے، چھ رشتہ دار اور وارث ہیں، اور چھ وارث نہیں لیکن رشتہ دار ہیں۔ اپنا جائز بیٹا، اپنی ایک  

خفیہ طور پر پیدا ہوا بیٹا، اور چھوڑ دیا ہوا بیٹا، یہ چھ وارث اور رشتہ دار ہیں۔ غیر شادی شدہ بیوی سے پیدا ہوا بیٹا، گود لیا بیٹا، بنایا گیا بیٹا،  

،  چھ ایسے بیٹے لڑکی کا بیٹا، بیوی کے ساتھ ملا بیٹا، خریدا ہوا بیٹا، دوبارہ شادی شدہ عورت سے پیدا ہوا بیٹا، خود بخشا ہوا بیٹا، اور شودر کا بیٹا

  رشتہ دار ہیں۔ ہیں، جو وارث نہیں، بلکہ

ہندو مت میں طبقاتی نظام کی جڑیں بہت مضبوط ہیں۔ اس کے اثرات عائلی احکام پر بھی مرتب ہوتے ہیں۔ عائلی احکام میں  

 بیاہ کے احکام اتنے اہم ہیں کہ ان کے اثرات آئندہ نسلوں تک جاتے ہیں۔ 

ی کی رسومت برہمن ادا کرتے ہیں۔ ان میں دلہن کو  ہندو کم عمری میں ہی بیاہ کرتے ہیں۔ والدین رشتہ طے کرتے ہیں، شاد

حق مہر نہیں دیا جاتا۔ دولہا اپنی رضا سے کوئی تحفہ دے سکتا ہے۔ ہندو زیادہ تر غیر کفو میں شادی کرتے ہیں، ان میں پانچ نسلوں کی 

، ان سے شادی کرنا حرام ہے۔ دوری تک شادی جائز سمجھی جاتی ہے۔ ایسی عورتیں جو براہ راست سلسلہ نسب سے تعلق رکھتی ہیں

کر  اپنے ہی طبقے یا نچلے طبقے میں شادی کی جا سکتی ہے، نچلے طبقے والے اعلیٰ طبقے میں شادی کرنا حرام تصور کرتے ہیں۔ مرد چار شادیاں 

رری تین، ویش دو اور شودر ایک ہی بیوی رکھ سکتا ہے 

 

ت

 

ش
ھ
ک

 (34۔) سکتے ہیں، اس سے زیادہ کی اجازت نہیں ہے۔ برہمن چار، 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

77 

 

 وراثت میں حصوں کے لحاظ سے جائز بیٹوں اور ان کی درجہ بندی کے بارے میں منو کہتے ہیں: 

The legitimate son and the son of the wife (thus) share the father's 

estate; but the other tell become members of the family, and inherit 

according to their order (each later named on failure of those named 

earlier). Him whom a man begets on his own wedded wife, let him know 

to be a legitimate son of the body (Aurasa), the first in rank.(35) 

سرے بیٹے بتائے جائیں گے وہ خاندان کے  جائز بیٹا اور بیوی کا بیٹا )اس طرح( باپ کی جائیداد میں حصہ دار ہیں۔ لیکن جو دو 

ممبر بن جاتے ہیں، اور اپنے حکم کے مطابق وراثت میں شامل ہوتے ہیں ہر ایک کو بعد میں، ان لوگوں کی ناکامی پر نامزد کیا جاتا ہے، 

کا جائز بیٹا یعنی اورسا ہے۔ یہ جن کا نام پہلے رکھا گیا ہے۔ جسے کوئی مرد اپنی ازدواجی بیوی سے پیدا کرتا ہے، وہ جان لے کہ وہ اس 

 درجے میں پہلا ہے۔ 

 عورت کا مرتبہ عائلی احکام پر اثرانداز ہوتا ہے:

ایک شودر، کسی شودر ناری سے ہی بیاہ کر سکتا ہے۔ ایک ویش، کسی ویش ناری کو اپنی پتنی بنا سکتا ہے، وہ کسی شودر ناری کو بھی  

رری صرف اپنے

 

ت

 

ش
ھ
ک

 طبقے کی عورت کو بیوی بنا سکتےا ہے، وہ کسی ویش یا شودر عورت سے بھی بیاہ رچا سکتا ہے۔  اپنی پتنی بنا سکتا ہے۔ ایک 

 (36اسی طرح ایک برہمن کی ایک بیوی اس کے ہم پلہ اور دیگر اس سے کم مرتبے سے ہو سکتی ہے۔) 

He who was begotten according to the peculiar law (of the Niyoga) 

on the appointed wife of a dead man, of a eunuch, or of one diseased, is 

called a son begotten on a wife (Kshetraga).(37) 

وہ جو مردہ آدمی، خواجہ سرا، یا کسی بیمار کی مقرر کردہ بیوی سے، مخصوص قانون )نیوگا( کے مطابق، پیدا ہوا ہو، اسے بیوی  

 سے پیدا ہونے والا بیٹا کہا جاتا ہے۔ 

That (boy) equal (by caste) whom his mother or his father 

affectionately give, (confirming the gift) with (a libation of) water, in 

times of distress (to a man) as his son, must be considered as an adopted 

son (Datrima).(38) 

بیٹا، جسے اس کی مں یا اس کا والد پیار سے، تحفہ کی تصدیق کرتے ہوئے پانی کے ساتھ کسی کو، اس  وہ ذات کے لحاظ سےبرابر 

 کی مصیبت کے وقت دیتے ہیں۔ اس مرد کو اس کا دتریما بیٹا سمجھنا ضروری ہے۔ 

 طبقاتی نظام کا اثر عائلی نظام میں گہرا دکھائی دیتا ہے:

دھ کے کارن وہ اپنے گھر والوں کےلیے عار بن جاتا پہلے طبقے کے مردوں کا شودر ناری کو بیاہنا  

 

 ایک حماقت ہے، اس نیچ س

 (39ہے۔ ان کی اولاد بھی دوغلی بن جاتی ہے۔)

But he is considered a son made (Kritrima) whom (a man) makes 

his son, (he being) equal (by caste), acquainted with (the distinctions 



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

78 

 

between) right and wrong, (and) endowed with filial virtues. If (a child) 

be born in a man's house and his father be not known, he is a son born 

secretly in the house (Gudhotpanna), and shall belong to him of whose 

wife he was born.(40) 

 آدمی اپنا بیٹا بناتا ہے، اسے ذات کے لحاظ سے برابر، صحیح اور غلط کے درمیان فرق سے واقف، اور اخلاقی خوبیوں  جسے ایک

م نہ ہو،  سے نوازا جاتا ہے، اسے بنایا گیا بیٹا یعنی کرتریما سمجھا جاتا ہے۔ اگر کوئی بچہ کسی آدمی کے گھر میں پیدا ہوا ہو اور اس کا باپ معلو 

 ہے، اور یہ اس کا ہو گا جس کی بیوی سے وہ پیدا ہوا تھا۔ تو وہ گھر میں

 

 

 

  خفیہ طور پر پیدا ہونے والا بیٹا یعنی گدھوت

 طبقاتی نظام ہندو دھرم کی پہچان ہے۔ ہندو اب بھی اپنے دھرم کے طبقاتی نظام سے منسلک ہیں:

کے بچوں کو جنم دے، تو وس کا درجہ گِر جاتا  جو برہمن شودر پتنی سے ہم بستر ہوتا ہے، وہ نرگ میں گرے گا۔ اگر وہ اس 

ہے۔ اگر وہ دیوتاؤں کے چڑھاوے میں اپنی شودر پتنی کی مدد لے تو ایسے چڑھاوے یا بھینٹ قبول نہیں ہوتے، اور وہ سورگ کا باسی  

اور اس سے اولاد لینا، ایسے نہیں بن سکتا۔ شودر پتنی سے بوس و کنار، لبوں کو چومنا، اس کے سانسوں کو اپنے گالوں سے داغدار کرنا 

 (41گناہ ہیں ، جن کا کسی شاستری میں پراشد نہیں ملتا۔) 

He whom (a man) receives as his son, (after he has been) deserted 

by his parents or by either of them, is called a son cast off 

(Apaviddha).(42) 

یا وہ ان دونوں میں سے کسی ایک کی طرف سے چھوڑ دیا گیا ہو تو بعد میں اسے ایک  جس شخص کے والدین اسے چھوڑ دیں، 

 آدمی اپنے بیٹے کے طور پر قبول کرتا ہے، تو یہ اس کا اپودھ بیٹا کہلاتا ہے۔ 

A son whom a damsel secretly bears in the house of her father, one 

shall name the son of an unmarried damsel (Kanina, and declare) such 

offspring of an unmarried girl (to belong) to him who weds her 

(afterwards).(43) 

ا  ہے۔  

 

 ٹ
ن

 

ٹ
ک
ایک بیٹا جسے ایک لڑکی اپنے باپ کے گھر میں خفیہ طور پر پیدا کرتی ہے، ایک غیر شادی شدہ لڑکی کے بیٹے کا نام 

 بعد میں اس کی کہی جائے گی، جو اس لڑکی سے شادی کا اعلان کرے گا۔   غیر شادی شدہ لڑکی کی ایسی اولاد،

If one marries, either knowingly or unknowingly, a pregnant 

(bride), the child in her womb belongs to him who weds her, and is 

called (a son) received with the bride (Sahodha).(44) 

ن بوجھ کر یا نادانستہ حاملہ دلہن سے شادی کرتا ہے تو اس کے پیٹ میں بچہ اس کا ہوتا ہے جو اس سے شادی کرتا  اگر کوئی جا

 ہے اور اسے دلہن کے ساتھ ملا ہوا بیٹا یعنی ساہودھا کہا جاتا ہے۔ 

If a man buys a (boy), whether equal or unequal (in good 

qualities), from his father and mother for the sake of having a son, that 

(child) is called a (son) bought (Kritaka).(45) 

اگر کوئی آدمی کسی کے باپ اور مں سے ایک لڑکا خریدتا ہے۔ وہ  خواہ اچھی صفات میں مسوی ہو یا غیر مسوی ہو،  وہ اسے بیٹا  



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

79 

 

  کرتاکا کہا جاتا ہے۔ بنانے کی خاطر خریدتا ہے، تو اس بچے کو خریدا گیا یعنی

If a woman abandoned by her husband, or a widow, of her own 

accord contracts a second marriage and bears (a son), he is called the 

son of a re-married woman (Paunarbhava).(46) 

یک بیوہ، اپنی مرضی سے دوسری شادی کرتی ہے اور ایک بیٹا  اگر کوئی عورت اپنے شوہر کی طرف سے ترک کر دی گئی ہو، یا ا

 پیدا کرتی ہے، تو اسے دوبارہ شادی شدہ عورت کا بیٹا کہا جاتا ہے۔ 

If she be (still) a virgin, or one who returned (to her first husband) 

after leaving him, she is worthy to again perform with her second (or 

first deserted) husband the (nuptial) ceremony.(47) 

اگر وہ اب بھی کنواری ہے، یا وہ جو اسے چھوڑنے کے بعد اپنے پہلے شوہر کے پاس واپس آئی ہے، تو وہ دوبارہ اپنے دوسرے یا  

 پہلے شوہر کے ساتھ شادی کی تقریب انجام دینے کے لائق ہے۔ 

He who, having lost his parents or being abandoned (by them) 

without (just) cause, gives himself to a (man), is called a son self-given 

(Svayamdatta).(48) 

وہ جس نے اپنے والدین کو کھو دیا یا وہ ان کے ذریعے بغیر کسی وجہ کے چھوڑ دیا گیا ہو، تووہ اپنے آپ کو کسی انسان کے حوالے  

 تو اسے خود عطا کردہ بیٹا کہا جاتا ہے۔  کر دیا،

The son whom a Brahmana begets through lust on a Sudra female 

is, (though) alive (parayan), a corpse (sava), and hence called a 

Parasava (a living corpse).(49) 

چاہے وہ زندہ یا مردہ ہو اسے پارساوا یعنی ایک زندہ لاش  وہ بیٹا جسے برہمن ایک شودر عورت سے شہوت سے پیدا کرتا ہے، 

 کہا جاتا ہے۔

A son who is (begotten) by a Sudra on a female slave, or on the 

female slave of his slave, may, if permitted (by his father), take a share 

(of the inheritance); thus the law is settled.(50) 

ایک بیٹا جو شودر سے کسی لونڈی پر یا اس کی اپنی لونڈی سے پیدا ہوا ہو، اگر اس کے باپ کی طرف سے اجازت ہو تو وہ  

 وراثت میں حصہ لے سکتا ہے۔ اس طرح قانون طے ہوتا ہے۔ 

These eleven, the son begotten on the wife and the rest as 

enumerated (above), the wise call substitutes for a son, (taken) in order 

(to prevent) a failure of the (funeral) ceremonies.(51) 

ایسا حقیقی بیٹا جس نے کسی کی اپنی بیوی سے جنم لیا اور باقی مندرجہ بالا شمار کردہ گیارہ ہیں، اس کے علاوہ ایک عقلمندانہ پکار  

 میں ناکامی نہ ہو۔  متبادل بیٹے کی ہے، تاکہ جنازے کی تقریبات



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

80 

 

Those sons, who have been mentioned in connection with (the 

legitimate son of the body), being begotten by strangers, belong (in 

reality) to him from whose seed they sprang, but not to the other (man 

who took them).(52) 

پیدا ہونے والے، جنہیں کسی اور کے جائز بیٹوں کے زمرے میں ذکر کیا گیا ہے، حقیقت میں ان کا تعلق اس  اجنبیوں سے 

 سے ہے جس سے انہوں نے جنم لیا ، وہ دوسرے کے نہیں، جس نے انہیں لے لیا۔ 

وراثت کا اضافی بیس فیصد  منو دھرم شاستر کے قوانین کے مطابق وراثت میں مرد بچوں کا برابر حصہ ہے۔ تاہم، بڑا بیٹا پوری  

حاصل کرنے کا حقدار ہے، کیونکہ وہ اپنے والد کو زیر کفالت افراد کو پریشانیوں سے نجات دلاتا ہے۔ اسے بہترین مویشیوں کے سر 

 جاتے ہیں کیونکہ سب سے بڑا بیٹا قانون کے نفاذ کے لیے پیدا ہوتا ہے، اور باقی بچے انسانی ہوس اور خواہش کا نتیجہ 

ے

 تصور کیے بھی دی 

جاتے ہیں۔ درمیانی بیٹے کو بڑے بیٹے کے حصے کا آدھا حصہ دیا جاتا ہے، جبکہ سب سے چھوٹا اس کا چوتھائی حصہ لینے کا حقدار ہے۔ منو  

 کہتے ہیں: 

After the death of the father and of the mother, the brothers, being 

assembled, may divide among themselves in equal shares the paternal 

(and the maternal) estate; for, they have no power (over it) while the 

parents live.(53)

 

والد اور والدہ کی موت کے بعد، بھائیوں کو، جمع کیا جاتا ہے، آپس میں مسوی حصص میں باپ اور مں کی طرف سے جائیداد  

 جب تک والدین زندہ ہیں ان کا کوئی اختیار نہیں ہے۔  کو تقسیم کر سکتے ہیں؛ کیونکہ

 (Or) the eldest alone may take the whole paternal estate, the 

others shall live under him just as (they lived) under their father.(54) 

سکتا ہے، باقی اس کے متحت رہیں گے، جس طرح   یا ترکہ کی تقسیم کے وقت، سب سے بڑا بیٹا اکیلا ہی پوری آبائی جائیداد لے

 وہ اپنے باپ کے متحت رہتے تھے۔ 

پہلی بیوی سے ہونے والا بیٹے کو اضافی حصہ بیلوں کی بہترین شکل میں ملے گا۔ باقی بیل مؤں کے مراتب کے لحاظ سے بیٹوں  

باقی بچ جانے والے مویشیوں  میں سے مؤں کے مراتب  کو ملیں گے۔ سب سے بڑی بیوی کے بیٹے کو پندرہ گائیں اور ایک بیل ملے گا۔

ؤن کو برابر حصہ ملے گا۔) 

ے  

  
 (55کے لحاظ سے بیٹوں کو حصہ ملے گا۔ جب بیویاں ہم مرتبہ ہوں تو ان کے ب

Immediately on the birth of his firstborn a man is (called) the 

father of a son and is freed from the debt to the manes; that (son), 

therefore, is worthy (to receive) the whole estate.
(56)

 

اپنے پہلوٹھے کی پیدائش کے فوراً بعد ایک آدمی کو بیٹے کا باپ کہا جاتا ہے، اور بوجھ اٹھانے والے  کندھے کی پیدائش سے وہ  

 لائق ہے۔  گویا آزاد ہو گیا ہے، لہٰذا پہلوٹھا پوری جائیداد حاصل کرنے کے

That son alone on whom he throws his debt and through whom he 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

81 

 

obtains immortality, is begotten for (the fulfilment of) the law; all the 

rest they consider the offspring of desire. As a father (supports) his sons, 

so let the eldest support his younger brothers, and let them also in 

accordance with the law behave towards their eldest brother as sons 

(behave towards their father).(57) 

جس پر وہ اپنا قرض ڈالتا ہے اور جس کے ذریعے وہ اتمر ہوتا ہے، صرف وہی بیٹا قانون کی تکمیل کے لیے پیدا ہوا ہے۔ باقی  

 ہوس و خواہش کی اولاد سمجھتے ہیں۔ جیسا کہ ایک باپ اپنے بیٹوں کی مدد کرتا ہے، اسی طرح سب سے بڑا اپنے چھوٹے بھائیوں سب کو

 کی کفالت کرے، اور وہ بھی قانون کے مطابق اپنے بڑے بھائی کے ساتھ اپنے باپ کا سا برتاؤ کریں۔ 

The eldest (son) makes the family prosperous or, on the contrary, 

brings it to ruin; the eldest (is considered) among men most worthy of 

honour, the eldest is not treated with disrespect by the virtuous. If the 

eldest brother behaves as an eldest brother (ought to do), he (must be 

treated) like a mother and like a father; but if he behaves in a manner 

unworthy of an eldest brother, he should yet be honored like a 

kinsman.(58) 

سب سے بڑا بیٹا خاندان کو خوشحال بناتا ہے یا اس کے برعکس اسے برباد کر دیتا ہے۔ مردوں میں سب سے بڑا سب سے زیادہ  

ہے۔ سب سے بڑے کے ساتھ نیک لوگوں کی منند بے عزتی نہیں کی جاتی۔ اگر سب سے بڑا بھائی سب سے  عزت کا مستحق سمجھا جاتا

بڑے بھائی جیسا سلوک کرتا ہے، تو اس کے ساتھ مں اور باپ جیسا سلوک کرنا چاہئے، لیکن اگر کوئی اپنے بڑے بھائی سے نابلد رویہ  

 ح عزت دینا چاہیے۔ اختیار کرتا ہے تو پھر بھی اسے رشتہ داروں کی طر

اگرچہ ہندومت یک زوجیت کا حامی ہے، پھر بھی بعض حالات میں تعدد ازدواج کی اجازت ہے۔ ذیل میں مختلف ذاتوں سے  

تعلق رکھنے والی مختلف بیویوں سے تعلق رکھنے والے مرد کے بیٹوں میں جائیداد کی تقسیم کے بارے میں منوا دھرم شاستر کے اصول 

 ہیں۔

 کئی بیویوں سے ایک آدمی کے پیدا ہونے والوں کے بارے میں قانون بیان کیے گئے ہیں۔ اگر ذاتوں کے براہِ  مختلف ذات کی

 راست ترتیب میں ایک برہمن کی چار بیویاں ہوں تو ان سے پیدا ہونے والے بیٹوں میں جائیداد کی تقسیم کا قاعدہ درج ذیل ہے:

 کو حاملہ کرنے کے لیے رکھا ہوا بیل، گاڑی، زیور اور مکان، جبکہ برہمن  کھیتوں میں کاشت کاری کرنے والے بیٹے کو گائے

رری عورت کے بیٹے کو دو،  

 

ت

 

ش
ھ
ک

بیٹے کو اضافی اور بہترین حصہ دیا جائے گا۔ برہمن بیوی کے بیٹے کو بقیہ جائیداد کے تین حصے لینے دیں، 

ہے۔ جس کو قانون کا علم ہے وہ پوری جائیداد کے دس حصے بنائے،   ویش کے بیٹے کو ڈیڑھ حصہ، اور شودر بیوی کا بیٹا ایک حصہ لے سکتا

رری بیوی کا بیٹا تین حصے، ویش پتنی کا  

 

ت

 

ش
ھ
ک

اور انہیں مندرجہ ذیل قاعدے کے مطابق منصفانہ طور پر تقسیم کرے: برہمن بیٹا چار حصے، 

 بیٹا دو حصے اور شودر بیوی کا بیٹا ایک حصہ لے سکتا ہے۔ 

Whether (a Brahmana) have sons or have no sons (by wives of the 



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

82 

 

twice-born castes), the (heir) must, according to the law, give to the son 

of a Sudra (wife) no more than a tenth (part of his estate). The son of a 

Brahmana, a Kshatriya, and a Vaisya by a Sudra (wife) receives no 

share of the inheritance; whatever his father may give to him, that shall 

be his property.(59) 

چاہے برہمن کے دو بار پیدا ہونے والی ذاتوں کی بیویوں سے بیٹے ہوں یا کوئی بیٹا وارث نہ ہو، قانون کے مطابق، شودر بیوی  

رری اور ویش کے بیٹے کو  کے بیٹے کو اس کی جائیداد سے دسویں حصے سے ز

 

ت

 

ش
ھ
ک

یادہ نہیں دینا چاہیے۔ شودر بیوی کے ذریعہ برہمن، 

 وراثت میں کوئی حصہ نہیں ملتا۔ جو کچھ اُس کا باپ اُسے دے، بس وہ اُس کی ملکیت ہو گی۔

 ہندوؤں کی سماجی اور مذہبی زندگی میں مرد بچوں کو اہمی دی جاتی ہے۔ منو کوڈ کہتا ہے:

A man conquers the world because of his son, reaches eternity 

because of his grandfather and goes to Suraj Lok because of his 

greatgrandson. A son is called „Putter‟ because he saves his father 

from a specific hell, called Put. Putter means a savior from Put. It is also 

said that there is no difference between the son of a son and the son of a 

daughter as he also saves his grandfather from hell incase he 

(grandfather) has no male children. Therefore, the share of a son of son 

and son of a daughter is equal in inheritance.(60) 

آدمی اپنے بیٹے کی وجہ سے دنیا کو فتح کرتا ہے، دادا کی وجہ سے ابد تک پہنچ جاتا ہے اور اپنے پوتے کی وجہ سے سورج لوک میں  

جاتا ہے۔ ایک بیٹے کو پتر کہا جاتا ہے کیونکہ وہ اپنے باپ کو ایک مخصوص جہنم سے بچاتا ہے، جسے پوت کہتے ہیں۔ پتر کا مطلب ہے 

ہ۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بیٹے کے بیٹے اور بیٹی کے بیٹے میں کوئی فرق نہیں ہے، کیونکہ وہ بھی اپنے دادا کو جہنم سے پوت سے نجات دہند

 بچاتا ہے بشرطیکہ اس کے دادا کی مزید کوئی اولاد نہ ہو۔ اس لیے وراثت میں بیٹے کے بیٹے اور بیٹی کے بیٹے کا حصہ برابر ہے۔ 

Only unmarried daughter gets a share in the will. Married 

daughter, mother and other female members of the family are not given 

any share in the will. However, if a man has no male children, he can 

appoint (Patrika) his married daughter, telling her husband that the son 

born to her will be responsible for his last rituals. It enables the 

daughter and her son to become his heir. The share of mother is also 

given to the same married daughter.(61) 

اتین کو وصیت میں کوئی  وصیت میں صرف غیر شادی شدہ بیٹی کو حصہ ملتا ہے۔ شادی شدہ بیٹی، مں اور خاندان کی دیگر خو

سے پیدا    حصہ نہیں دیا جاتا۔ تاہم، اگر کسی مرد کی کوئی اولاد نہیں ہے، تو وہ اپنی شادی شدہ بیٹی یعنی پتریکا کے شوہر کو بتا سکتا ہے کہ اس 

بل بناتی ہے۔ مں کا حصہ  ہونے والا بیٹا اس کی آخری رسومت کا ذمہ دار ہوگا۔ یہ بات بیٹی اور اس کے بیٹے کو اس کا وارث بننے کے قا

 بھی اسی شادی شدہ بیٹی کو دیا جاتا ہے۔ 

ہندومت میں گود لیا ہوا بیٹا بھی جائیداد کا وارث بن سکتا ہے۔ گود لینے کی بہت سی قسمیں ہیں جنہیں وترم اور کرترم کہتے  



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

83 

 

 ہیں۔ 

Watram is similar to donation wherein parents „donate‟ their son 

to a member of their nation when they face hard time. In Kartram, a 

man, who has no male children, adopts a child. In both the cases, the 

adopted son has relation with his real father and he is not entitled to get 

a share in the will of his real father. He becomes a family member of the 

man, who ah adopted him. He is given share in the will of the adopted 

father. However, equality in terms of caste and maturity and sanity are 

basic conditions for it.(62) 

عطیہ کرنے کی طرح ہے، جس میں والدین اپنے بیٹے کو اپنی قوم کے کسی فرد کو مشکل وقت کا سامنا کرنے پر دے دیتے  وترم 

ہیں۔ کرترم میں، ایک آدمی، جس کے کوئی لڑکا نہیں ہے، ایک بچہ گود لیتا ہے۔ دونوں صورتوں میں لے پالک بیٹے کا اپنے حقیقی باپ  

پ کی وصیت میں حصہ لینے کا حقدار نہیں ہے۔ وہ اس آدمی کا خاندانی فرد بن جاتا ہے، جس نے سے رشتہ ہے، اور وہ اپنے حقیقی با

اسے گود لیا تھا۔ اسے گود لیے ہوئے باپ کی وصیت میں حصہ دیا جاتا ہے۔ تاہم ذات پات کے لحاظ سے مسوات اور پختگی اور وجدان 

 اس کی بنیادی شرائط ہیں۔ 

ٹ ہ کے ارتھ شاستر میں ور
ٹ ل

 

ٹ
اثت کے اصول زیادہ تر منو شاستر سے مخوذ ہیں، اور وقت کی ضرورت کے حوالے سے بہتری  کو

ٹ ہ وراثت کی تقسیم کے بارے میں کہتے ہیں: 
ٹ ل

 

ٹ
 کے ساتھ، جیسا کہ ارتھ شاستر میں کہا گیا ہے، کو

“Division of inheritance shall be made when all the inheritors have 

attained their majority. If it is made before, the minors shall have their 

shares, free of all debts. These shares of the minors shall be placed in 

the safe custody of the relatives of their mothers, or of aged gentlemen of 

the village till they attain their majority. The same rule shall hold good 

in the case of those who have gone abroad.”(63) 

وراثت کی تقسیم اس وقت کی جائے گی جب تمام وارث سنجیدگی والی عمر میں ہوں۔ تمام قرضوں کی ادائیگی کے بعد نابالغوں  

گاؤں کے بوڑھے کی تحویل میں محفوظ رکھے جائیں  کو ان کے حصے دیے جائیں گے۔ نابالغوں کے یہ حصے ان کی مؤں کے رشتہ داروں یا  

 گے جب تک کہ وہ بڑی عمر کو نہ پہنچیں۔ یہی قاعدہ بیرون ملک جانے والوں کے معاملے میں بھی اچھا ہوگا۔ 

A father has full authority over his property in his lifetime. He can 

distribute his property in his lifetime if he wants. However, it is stressed 

that he should not ignore any of his sons without a valid reason and 

should avoid favoritism, discrimination and injustice, if he distributes his 

property in his lifetime.(64) 

ر حاصل ہوتا ہے۔ اگر وہ چاہے تو اپنی زندگی میں اپنی جائیداد تقسیم کر سکتا  باپ کو اپنی زندگی میں اپنی جائیداد پر مکمل اختیا



 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

84 

 

  ہے۔ تاہم اس بات پر تاکید کی گئی ہے کہ وہ اپنے بیٹوں میں سے کسی کو بھی بغیر کسی معقول وجہ کے نظر انداز نہ کرے، اور اگر وہ اپنی

 ی سلوک اور ناانصافی سے گریز کرے۔ زندگی میں اپنی جائیداد کی تقسیم کرے تو وہ طرفداری، امتیاز 

A father can deprive his non-obedient and defiant son of his will if 

he distributes his property in his lifetime. Besides, those people, who are 

exorcized by the caste, family and clan, as well as patients of leprosy, 

insane and dumb people have no share in the inheritance. The property 

of an issueless person becomes the property of king. However, Brahmins 

are exempted from the rule. The property of Brahmin is distributed 

among the needy and deserving people.

(65)

 

 زندگی میں اپنی جائیداد تقسیم کر دے، تو وہ اپنے اپنی مرضی سے، اپنے ناخلف اور نافرمن بیٹے کو محروم کر سکتا  اگر باپ اپنی

ہے۔ اس کے علاوہ وہ لوگ جو ذات پات، خاندان اور قبیلے سے بے دخل ہوں، نیز جذام کے مریض، دیوانے اور گونگے لوگوں کا 

ئیداد بادشاہ کی ملکیت بن جاتی ہے۔ تاہم برہمنوں کو اس قاعدے سے استثنیٰ حاصل ہے۔  وراثت میں کوئی حصہ نہیں۔ بے ضمیر کی جا

 برہمن کی جائیداد ضرورت مند اور مستحق لوگوں میں تقسیم کی جاتی ہے۔ 

ہندوؤں میں طلاق کا تصور نہیں، کیوں کہ میاں اور بیوی کے درمیان موت سے ہی تفریق ہو سکتی ہے۔ شوہر کی وفات کی  

میں بیوی کو دوسرے نکاح کی اجازت نہیں۔ اس کے پاس خود سوزی یا  ساری زندگی بیوہ رہنے کا محض اختیار ہوتا ہے۔  صورت 

 (66راجاؤں کی بیوگان جلا دی جاتی ہیں۔ معمر خواتین یا بچوں والی عورتیں خودسوزی کے قانون سے مستثنیٰ ہوتی ہیں۔) 

 نتائج۔ 

 ہے کہ ہندومت اور اسلام دونوں میں عائلی نظام کو معاشرتی استحکام کی بنیاد تصور  اس تقابلی مطالعے کے نتائج سے واضح ہوتا

 کیا گیا ہے، تاہم دونوں مذاہب کے عائلی احکام میں اصولی اور عملی سطح پر نمایاں فرق پایا جاتا ہے۔ ہندومت کے عائلی احکام زیادہ تر

شادی کو ایک ناقابلِ تنسیخ مذہبی بندھن سمجھا جاتا ہے اور عورت کے  رسوم، روایات اور ذات پات کے نظام سے متاثر ہیں، جہاں

حقوق محدود نظر آتے ہیں، خصوصاً طلاق، وراثت اور ازدواجی خودمختاری کے معاملات میں۔ اس کے برعکس اسلام میں عائلی احکام  

ار دیا گیا ہے اور مرد و عورت دونوں کے حقوق و واضح، متوازن اور قانونی اصولوں پر مبنی ہیں، جن میں نکاح کو باقاعدہ معاہدہ قر

 خاندان عورت کو وراثت، مہر، نان و نفقہ اور خلع جیسے حقوق فراہم کرتا ہے، جو سماجی انصاف  
ِ
فرائض متعین کیے گئے ہیں۔ اسلامی نظام

فطرت کو مدنظر رکھتے ہوئے لچک اور اور اعتدال کی عکاسی کرتے ہیں۔ مزید یہ کہ اسلامی عائلی احکام معاشرتی ضرورتوں اور انسانی 

سہولت فراہم کرتے ہیں، جب کہ ہندومت کے بعض عائلی تصورات وقت کے ساتھ جامد اور سماجی ناہمواری کا سبب بنے رہے ہیں۔  

یادہ جامع اور مجموعی طور پر یہ تحقیق اس نتیجے پر پہنچتی ہے کہ اسلامی عائلی نظام عدل، مسوات اور خاندانی استحکام کے اعتبار سے ز 

 قابلِ عمل ہے، جبکہ ہندومت کا عائلی نظام روایتی اور طبقاتی اثرات کا حامل ہے۔ 

 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 – جنور ی ،  1، شمار ہ نمبر: 3جلد:  

 

   2025مار چ

85 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 

License. 

 

 

 (References)حوا لہ جات

 

 

1 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 627. 
2 Legal Traditions of the World by Patrick H. Glenn, 2007, p. 281. 

3 Introduction to Modern Law by J. Duncan M. Derret, 1963 (1/ 147). 

4 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 628. 

5 Introduction to Modern Law by J. Duncan M. Derret, 1963 (1/ 147. 

6 Law Code of Manu, p. 43. 

(7) Encyclopedia of Hinduism, Editors: Constance A. Jones and James D. Ryan, Facts 

On File, Inc. New York, 2007 (170). 

(8) Purosottama Pandita, The Early Bramanical System of Gotra and Pravara, a 

Translation of the Gotra-Pravara-Manjari (Cambridge: Cambridge University Press, 1953). 

9 Sushil Mittal & Gene Thursby, Stydying Hinduism, 2007, (354). 

10 Law Code of Manu, p. 44. 

11 Law Code of Manu, p. 44. 

12 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 627. 

13 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 47. 

14 Law Code of Manu, Section 3: 8-10. 

(15) R. B. Pandy, Hindu Samskaras: Socio- Religious Study of the Hindu Sacraments 

(Delhi: Motilal Banarsidass, 1969) 

16 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 628. 

(17) Alfred Hillebrandt, Vedic Mythology (Delhi: Motilal Banarsidass, 1990) 

(18) Encyclopedia of Hinduism (389). 

(19) Prem Sahai, Hindu Marriage Samskara (Ahmedabad: Wheeler, 1993). 

(20) John S. Hawley and Donna M. Wulff, eds., Devi: Goddesses of India (Berkeley: 

University of California Press, 1996) 

(21)  John Stratton Hawley, ed., Sati, the Blessing and the Curse: The Burning of Wives 

in India (New York: Oxford University Press, 1994) 

(22) Encyclopedia of Hinduism (389). 

(23) Rajeswari Sunder Rajan, Real and Imagined Women: Gender, Culture, and 

Postcolonialism (London/New York: Routledge, 1993). 

(24) Encyclopedia of Hinduism (380). 

25 Rig Veda 85.46.  

26 Law Code of Manu, p. 155. 

27 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 160.  

28 Marriage and Divorce in India by Ved P. Nanda, p. 160. 

29 R. Naga Raja Sarma, Ethics of Divorce in Ancient India, 41 Int’l J. Ethics 329, 336 

(1931).  

30 Ashutosh Dayal-Mathur, Medieval Hindu Law: Historical Evolution and 

Enlightened Rebellion. 51 (2007). 
 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ہ 

 

ز

 

ئ
 کے عائلی قوا نین ا و ر  ا سلامی عائلی نظام: ا ی ک تقابلی جا

 

 ہندو مت

86 

 

 

 

31 Ethics of Divorce in Ancient India by Naga Raja Sarma, p. 335.  

(32) Chatta Ram, G. B. Economy of India, Usmania University, Hyderabad, Dakkan 

India, vol:1, p. 166. 

(33) Laws of Manu, 9:158 to 160. 

 ۔ 134( ادیانِ عالم از ڈاکٹر عبدالرشید قادری، ص: 34)

(35) Saad Jaffar, Dr Asiya Bibi, Hajra Arzoo Siddiqui, Muhammad Waseem Mukhtar, 

Waqar Ahmad, Zeenat Haroon, and Badshah Khan. "Transgender Act 2018: Islamic 

Perspective to Interpret Statute for the Protection of Rights and Socio-Psychological Impacts 

on Pakistani Society." (2020). 

 ۔ 13، شلوک: 3ء، باب: 2007(منو، منو دھرم شاستر، مترجم: ارشد رازی، نگارشات پبلشرز،  36)

(37) Adil, Muhammad, and Dr Sardar Muhammad Saad Jaffar. "Role Of Religious 

Parties In Legislation In Parliament Of Pakistan (2013-18): A Critical 

Analysis." Webology 18, no. 5 (2021): 1890-1900. 
(38) Laws of Manu, 9:167. 

 ۔15، شلوک: 3(منو دھرم شاستر، باب: 39)

(40) Laws of Manu, 9:168. 

 ۔19تا  17، شلوک: 3ء، باب: 2007( منو دھرم شاستر، 41)

(42) Laws of Manu, 9:169. 
(43) Laws of Manu, 9:170. 
(44) Laws of Manu, 9:171. 
(45) Laws of Manu, 9:172. 
(46) Laws of Manu, 9:173. 
(47) Laws of Manu, 9:174. 
(48) Laws of Manu, 9:175. 
(49) Laws of Manu, 9:176. 
(50) Laws of Manu, 9:177. 
(51) Laws of Manu, 9:178. 
(52) Laws of Manu, 9:179 to 181. 
(53) Laws of Manu, 9: 194. 
(54) Laws of Manu, 9: 195. 

استر، ب اب: 55)

 

 ۔15، شلوک:  3(منو دھرم ش

(56) Laws of Manu, 9: 197. 
(57) Laws of Manu, 9: 198. 
(58) Laws of Manu, 9: 199. 
(59) Laws of Manu, 9: 145 to 155. 
(60) Laws of Manu, 9: 137 to 139 
(61) Laws of Manu, 9: 118,130,131. 
(62) Laws of Manu, 9: 141, 142, 168,169. 
(63) Kautilya Chankya, Arthashastra, Trans: R. Shamasastra, Book 3, Chap; 5, 

(Division of Inheritance) p. 232. 
(64) Arthashastra by Kautilya Chankya, Book 3, Chap; 5, p. 232. 
(65) Chatta Ram, G. B. Economy of India, Usmania University, Hyderabad, Dakkan 

India, vol: 1, p. 173. 

 ۔134( ادیانِ عالم از ڈاکٹر عبدالرشید قادری، ص: 66)


