
International Research Jounral of Islamic Culture & Communication 
 

   

   

 

48 

 

 

 بدھ مت اور سکھ مت کے عائلی احکام کا تقابلی و تنقیدی جائزہ 

A COMPARATIVE AND CRITICAL ANALYSIS OF 

FAMILY LAWS IN BUDDHISM AND SIKHISM 

 

 1.Rahat Nazir 
   waseemmukhtar484@gmail.com 

 

Phd Scholar, Departmentof Arabic and 
Islamic Studies,The University of Lahore, 

Punjab. 
 

 

 
2. Dr. saima 
    saima@ais.uol.edu.pk 

 

 
Assistant Professor, Departmentof Arabic and 

Islamic Studies,The University of Lahore, 
Punjab. 

 

 

 

 

 

 

Article History   Received                        Accepted                   Published 

15-04-25                       03-05-25                     30-06-25 
 

 

Abstract 

Buddhism, as a major religious and philosophical 
tradition of the Indian subcontinent, presents a distinctive 
worldview that shapes its understanding of family life and social 
relations. Rooted in the principles of compassion, moral 
discipline, and liberation from worldly attachments, Buddhist 
teachings approach family matters through the lens of ethical 
conduct rather than legal obligation. This research explores 
Buddhist family norms with a critical perspective, examining 
foundational concepts related to marriage, marital harmony, 
parental duties, inheritance, and communal responsibilities.The 
study investigates how Buddhist ideals—such as the Middle 
Way, detachment, and the cultivation of virtuous behavior 
inform and regulate interpersonal relationships within the 

IRJICC 

ISSN:3007-4630 (P),3006-8304(E) 

 

Vol. 03, Issue, 02, April-June 2024, PP:48-71 

OPEN ACCES at: www.irjicc.com 

mailto:waseemmukhtar484@gmail.com
saima@ais.uol.edu.pk
http://www.irjicc.com/


International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

49 

 

household. It further analyzes the extent to which Buddhist 
societies integrate traditional family structures with religious 
doctrine, and how these teachings adapt to contemporary social 
realities. Drawing upon canonical texts, historical sources, and 
modern scholarly works, this research highlights the unique 
contributions of Buddhism to family ethics while also identifying 
areas where its principles diverge from or intersect with other 
religious systems. Ultimately, the study aims to enhance 
academic understanding of Buddhist family thought and provide 
a meaningful basis for comparative analysis within the broader 
discipline of religious studies. 

Key Words: Buddhist Family Laws,Marriage and Divorce in 
Buddhism,Ethical Teachings, Comparative Religious Studies, 
Moral Framework in Buddhism. 

 :موضوع کاتعار ف

بدھ مت برصغیر میں جنم لینے والا ایک اہم غیر سامی مذہب ہے، جو اپنی اخلاقی تعلیمات، روحانی رجحانات اور انسانی کردار  

د بیرونی دنیا سے بے نیازی، خواہشات کی نفی اور انسان  سازی کے اصولوں کی بدولت پوری دنیا میں پہچانا جاتا ہے۔ اس مذہب کی بنی 

اور  لالچ، غصہ  مادیت پرستی،  انسان  وقت ممکن ہے جب  اسی  بدھ مت کے نزدیک حقیقی نجات  گئی ہے۔  رکھی  پر  ارتقا  باطنی  کے 

سماجی اور خاندانی    اختیار کرے۔ اسی وجہ سے بدھ مت کے (Middle Path) خواہشاتِ نفس سے خود کو آزاد کر کے درمیانی راہ

اور روحانی طہارت کے اثرات واضح طور پر دکھائی دیتے ہیں۔بدھ مت میں خاندان کو سماجی زندگی کی  نظام پر بھی ترکِ دنیا، سادگی 

دنیاو اور  تجرد  راہبوں کے لیے  بدھ  جاتا۔  دیا  قرار نہیں  بنیدی شرط  کی  اسے مذہبی نجات  جاتا ہے، لیکن  تو سمجھا  اکائی  اہم  ی  ایک 

تعلقات سے دوری اختیار کرنا ایک اعلیٰ درجے کا روحانی مقام ہے، جب کہ عام پیروکاروں کے لیے اخلاق، ضبطِ نفس، میانہ روی اور 

خاندانی ذمہ داریوں کی ادائیگی کی تلقین کی جاتی ہے۔ شادی کے بارے میں بدھ مت کا تصور زیادہ تر سماجی ضرورت کے طور پر سامنے 

ہبی فریضے کے طور پر۔ اسی طرح میاں بیوی کے تعلقات میں باہمی احترام، امانت داری، عدم تشدد، اور ذہنی سکون  آتا ہے، نہ کہ مذ

کو بنیدی اہمیت حاصل ہے۔یہ مذہب عائلی زندگی میں اعتدال اور اخلاقیات کے فروغ پر زور دیتا ہے۔ بچوں کی تربیت، خاندان کے 

ں کے حوالے سے بدھ مت کی تعلیمات انسانیت، رواداری، رحم دلی اور ایثار جیسے اعلیٰ اخلاقی افراد کے حقوق اور معاشرتی ذمہ داریو

اصولوں کے تحت منظم ہیں۔ بدھ مت کا خاندانی نظام براہ راست روحانی مقصدیت سے جڑا ہوا ہے، اس لیے ہر عائلی حکم کے پس 

 آتا ہے۔اس تحقیقی مطالعے میں بدھ مت کے عائلی احکام کا تنقیدی جائزہ  منظر میں اخلاقی پاکیزگی اور روحانی اصلاح کا تصور کارفرما نظر

اس مقصد سے پیش کیا جاتا ہے کہ قارئین اس مذہب کے خاندانی تصورات، سماجی اصولوں اور اخلاقی نظریات کو زیادہ بہتر انداز میں  

 بھی ممکن ہو سکے۔  سمجھ سکیں، اور دیگر مذاہب کے عائلی نظاموں کے ساتھ اس کا تقابلی تجزیہ



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

50 

 

 راہبانہ زندگی کی اہمیت 

Buddhist practice is heavily monastic and therefore celibate. However, 

there exist a great multiplicity of approaches to sexuality in Buddhist literature 

and practice, and there are many teachings concerning what it means to be a 

sexual being. Unlike Western monastic practice, which prohibits sex because it 

is seen as being immoral, Buddhist monastic practice prohibits it because it is a 

major distraction for anyone engaged on the Buddhist path. This view of sex is 

connected to the position that suffering is supported by cravings.(1) 

بدھ مت کی مشق بہت زیادہ خانقاہی ہے اور اس لیے برہمی ہے۔ تاہم، بدھ مت کے ادب اور عمل میں جنسیت کے بارے  

میں بہت سے نقطہ نظر موجود ہیں، اور اس بارے میں بہت سی تعلیمات موجود ہیں کہ جنسی وجود کا کیا مطلب ہے۔ مغربی راہبانہ عمل 

دیتا ہے  کے برعکس کو ممنوع قرار  اس  راہبانہ عمل  دیتا ہے کیونکہ اسے غیر اخلاقی سمجھا جاتا ہے، بدھ  ، جو جنسی عمل کو ممنوع قرار 

کیونکہ یہ بدھ مت کے راستے پر چلنے والے ہر شخص کے لیے ایک بڑا خلفشار ہے۔ جنس کے بارے میں یہ نظریہ اس پوزیشن سے جڑا  

 اہشات سے ہوتی ہے۔“ ہوا ہے کہ مصائب کی تائید خو 

These cravings ensnare one in the cycle of samsaric existence. Sex is an 

entanglement, and it produces additional entanglements in the form of family 

relations. Just as the Buddha felt the need to renounce these entanglements of 

family in order to cultivate, so too do Buddhist monks. Thus sexuality is not a 

moral issue; it is a practical one. For laypeople, sexual conduct is not greatly 

discussed in the Buddhist literature.(2) 

 ہے، اور یہ خاندانی تعلقات کی صورت میں اضافی  یہ خواہشیں سمساری وجود کے چکر میں پھنس جاتی ہیں۔ جنس ایک الجھ 

الجھنیں پیدا کرتی ہے۔ جس طرح بدھ نے کھیتی باڑی کرنے کے لیے خاندان کی ان الجھنوں کو ترک کرنے کی ضرورت محسوس کی،  

 لیے، بدھ مت  اسی طرح بدھ بھکشو بھی کرتے ہیں۔ اس طرح جنسیت کوئی اخلاقی مسئلہ نہیں ہے۔ یہ ایک عملی ہے عام لوگوں کے

 کے ادب میں جنسی سلوک پر زیادہ بحث نہیں کی گئی ہے۔“ 

 جنسی تعلقات سے متعلق احکام 

All devout lay Buddhists take the five vows (PANCA SILA), which include 

the injunction not to engage in inappropriate sexual behavior. But the norms for 

that behavior are left unexpectedly open. Thus modern Buddhists in some 

countries accept birth control, homosexuality, and even abortion. In contrast, 

life inside the Buddhist monastery is strictly regulated by the VINAYA rules of 

conduct. Sexual intercourse results in expulsion.
(3)

 

میں نامناسب جنسی رویے  (، جس PANCA SILAتمام عقیدت مند بدھ مت کے ماننے والے پانچ قسمیں کھاتے ہیں )

میں ملوث نہ ہونے کا حکم شامل ہے۔ لیکن اس طرز عمل کے اصول غیر متوقع طور پر کھلے رہ گئے ہیں۔ اس طرح کچھ ممالک میں جدید  

 بدھ مت ماننے والے پیدائشی کنٹرول، ہم جنس پرستی اور یہاں تک کہ اسقاط حمل کو بھی قبول کرتے ہیں۔ اس کے برعکس، بدھ خانقاہ



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

51 

 

 کے اندر زندگی سختی سے ونایا ضابطہ اخلاق کے ذریعے منضبط ہے۔ جنسی ملاپ کے نتیجے میں اخراج ہوتا ہے۔“ 

 بدکرداری سے بچاؤ کے احکام 

Intercourse is carefully defined as any type of penetration of any orifice, 

including the anus and the mouth. The rules for nuns are equally onerous. Nuns 

cannot touch another person’s body between shoulders and knees and cannot 

meet alone with a man. And unlike monks, nuns are not allowed to meet with 

other women. They are also not allowed to sleep two in a single bed, unless one 

is sick. Masturbation is an offense for both monks and nuns, although not as 

serious as intercourse.(4) 

جماع کو احتیاط کے ساتھ تعبیر کیا جاتا ہے کہ کسی بھی سوراخ کے کسی بھی قسم کے دخول، بشمول مقعد اور منہ۔ راہباؤں کے 

دوسرے شخص کے جسم کو کندھوں اور گھٹنوں کے درمیان نہیں چھو سکتیں اور نہ ہی کسی   لیے قوانین بھی اتنے ہی سخت ہیں۔ راہبہ کسی

مرد سے اکیلے مل سکتی ہیں۔ اور راہبوں کے برعکس، راہباؤں کو دوسری عورتوں سے ملنے کی اجازت نہیں ہے۔ انہیں ایک بستر پر دو  

اور راہباؤں دونوں کے لیے ایک جرم ہے، حالانکہ  سونے کی بھی اجازت نہیں ہے، جب تک کہ کوئی بیمار نہ ہو۔ مشت زنی  راہبوں 

 جماع جتنا سنگین نہیں۔ 

The Vinaya rules for monks were, of course, written by men. That they 

spell out sexual rules in such detail may indicate the difficulties monks 

experienced in living up to the demands of celibacy. And since many of the 

cultures were patriarchal, much of the blame for their difficulties was placed on 

women. Women in Buddhist thinking were considered to be more subject to 

sexual desire than men and less able to control their desires, hence their more 

elaborate rules.(5) 

بیان  اس طرح تفصیل سے  کو  قوانین  وہ جنسی  کہ  یہ  اصول یقیناً مردوں کے لکھے ہوئے تھے۔  ونایا کے  راہبوں کے لیے 

اور چونکہ بہت سی   پورا کرنے میں درپیش مشکلات کی نشاندہی ہو سکتی ہے۔  کو  کو برہمی کے تقاضوں  راہبوں  ثقافتیں کرتے ہیں کہ 

پدرانہ تھیں، اس لیے ان کی مشکلات کا زیادہ تر الزام خواتین پر ڈال دیا گیا۔ بدھ مت کی سوچ میں خواتین کو مردوں کے مقابلے جنسی  

 خواہش کا زیادہ تابع سمجھا جاتا تھا اور وہ اپنی خواہشات پر قابو پانے کے قابل نہیں تھے، اس لیے ان کے زیادہ وسیع قوانین۔“ 

MAHAYANA BUDDHISM thought allowed that the act was less important 

than the intention behind it. Thus it was possible for an individual to engage in 

sex while not being influenced by it. The BODHISATTVA precepts, which reflect 

this newer Mahayana way of thinking, now dominate monastic discipline in 

Japan.(6) 

مہایانا بدھ مت کے خیال نے اجازت دی کہ یہ عمل اس کے پیچھے کی نیت سے کم اہم تھا۔ اس طرح ایک فرد کے لیے اس  “

عکاسی کرتے    سے متاثر نہ ہوتے ہوئے جنسی عمل میں مشغول ہونا ممکن تھا۔ بودھی ستوا کے اصول، جو اس نئے مہایان طرز فکر کی



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

52 

 

 ہیں، اب جاپان میں خانقاہی نظم و ضبط پر حاوی ہیں۔“ 

In Japan sexual misconduct no longer leads to expulsion, rather to the 

need for repentance. Male homosexuality also became more widespread in 

Japanese monasteries. Japan eventually eliminated the requirement for celibacy 

altogether. It is the only Buddhist culture to do so.(7) 

جاپان میں جنسی بدتمیزی اب بے دخلی کا باعث نہیں بنتی بلکہ توبہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ جاپانی خانقاہوں میں بھی مردانہ ہم  

 یکسر ختم کر دیا۔ ایسا کرنے کے لیے یہ واحد بدھ ثقافت ہے۔“  جنس پرستی زیادہ پھیل گئی۔ جاپان نے بالآخر برہمی کی شرط کو

 گھریلو زندگی اور دینی اعمال 

اور اس کے معاملات سے متعلق دین نہیں ہے۔ مختلف وجوہات کی بناء پر، یہ خاندان کے   بدھ مت بنیدی طور پر خاندان 

کا   اسوہ  اداروں کے  اور گھریلو  خانوادوں  یا  دنیا، دستبرداری،  نظریاتی معیارات  ترکِ  وجوہات میں  ان میں سے کچھ  مالک نہیں ہے۔ 

 لاتعلقی، اور ان عوامل کی بدولت فرد کےلیے روشن خیالی کا حصول شامل ہے۔ 

The virtue of renunciation derives from Siddhartha's Great Going Forth, 

at which point he forsook his family and familial obligations as son, husband, 

and father.(8) 

ترک کرنے کی خوبی سدھارتھ کے عظیم اگلی منازل کی پیشقدمی سے ماخوذ ہے، اس وقت اس نے اپنے خاندان اور خاندانی  “

 ذمہ داریوں کو بطور بیٹا، شوہر اور باپ چھوڑ دیا۔“ 

 سے موجود اور مروجہ ثقافتی رویوں پر منحصر ہے۔ نہ تو  شادی کا طریقہ بدھ مت کے کسی خاص آدرش یا تعلیم پر نہیں بلکہ پہلے

بدھ اور نہ ہی بدھ مت کی کتابیں شادی اور خاندانی زندگی کے بارے میں مخصوص ہدایات دیتی ہیں۔ تاہم، بہت ساری تفسیریں ہیں 

 ہے۔ بدھ مت کی اخلاقیات میں  جو اس بارے میں آگاہی دیتی ہیں کہ کس طرح ازدواجی اور خاندانی زندگی خوشی سے گزاری جا سکتی

خاندانی زندگی کے اندر زور ان مناسب کرداروں اور ذمہ داریوں پر ہے جو شوہر اور بیوی کے تعلقات اور والدین اور بچے کے رشتے  

 کی خصوصیت رکھتے ہیں۔ 

Husbands and wives are to cultivate respect, honor, and faithfulness 

towards one another. Parents are responsible for inculcating Buddhist ethics 

and practices in their children and, in turn, children are expected to be obedient 

and to preserve the traditions of the family.
(9)

 

اور وفاداری کو “  فروغ دینا لازم ہے۔ والدین اپنے بچوں میں  شوہروں اور بیویوں کو ایک دوسرے کے لیے احترام، عزت 

بدھ مت کی اخلاقیات اور طریقوں کو فروغ دینے کے ذمہ دار ہیں، اور اس کے نتیجے میں، بچوں سے توقع کی جاتی ہے کہ وہ فرمانبردار  

 ہوں، اور خاندان کی روایات کو محفوظ رکھیں۔“ 

One of the primary means by which parents teach their children Buddhist 

beliefs and values is through participation in the life of religious community 

(sangha). Typically, in Buddhist homes, families erect a small shrine displaying 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

53 

 

a statue of the Buddha: 

اور زندگی  والے طرز  دنیا  ترکِ  یا  کو ترک    بدھ مت میں خانقاہی  برادری یعنی سنگھا کے کردار نے خاندانی رشتوں  مذہبی 

 کرنے کو باقاعدہ بنا دیا ہے: 

The goal of detachment also impinges negatively upon family life. The 

inherent nature of families and family relationships produces attachments that 

constitute formidable obstacles to achieving detachment from worldly affairs 

and desires.(10) 

 خاندانی زندگی پر بھی منفی اثر ڈالتا ہے۔ خاندانوں اور خاندانی رشتوں کی فطری نوعیت ایسے ملحقات کو جنم  لاتعلقی کا مقصد“

 دیتی ہے جو دنیاوی معاملات اور خواہشات سے لاتعلقی کے حصول میں زبردست رکاوٹیں بنتی ہے۔“ 

The practices for pursuing enlightenment are adult-oriented disciplines 

requiring significant amounts of time and effort in solitary study and meditation. 

Although these three factors adversely affect the role of family life, the vast 

majority of Buddhists are lay people with immediate and extended families.(11) 

لی اور نروان کی پیروی کرنے کے طریقوں میں بالغوں پر مبنی مضامین ہیں، جن کے لیے تنہا مطالعہ اور مراقبہ میں روشن خیا“

کافی وقت اور محنت درکار ہوتی ہے۔ اگرچہ یہ تین عوامل خاندانی زندگی کے کردار کو بری طرح متاثر کرتے ہیں، لیکن بدھ مت کے 

 ہوئے خاندانوں والے عام لوگوں پر مشتمل ہے۔“   پیروکاروں کی اکثریت فوری اور بڑھے

Because Buddhism does not espouse any particular form of the family or 

family relationships, Buddhist family life generally reflects pre-existing cultural 

and religious values, customs, and socially sanctioned modes of expression. 

Within Asian Buddhist cultures, this typically translates into a traditional, 

patriarchal family structure with clearly defined familial roles.
(12)

 

چونکہ بدھ مت خاندان یا خاندانی تعلقات کی کسی خاص شکل کی حمایت نہیں کرتا، اس لیے بدھ مت کی خاندانی زندگی عام  “

فتی اور مذہبی اقدار، رسوم و رواج اور سماجی طور پر منظور شدہ اظہار کے طریقوں کی عکاسی کرتی ہے۔ یہ دین طور پر پہلے سے موجود ثقا

 ایشیائی بدھ ثقافتوں کے اندر، یہ عام طور پر ایک روایتی، پدرانہ خاندانی ڈھانچے کی ترجمانی کرتا ہے، جس میں واضح طور پر بیان کردہ

 خاندانی کردار ہوتے ہیں۔“ 

ان کے لیے بدھ مت کی بنیدی شراکت پانچ اخلاقی نسخوں، بشمول شادی، کردار اور توقعات، جنسیت، بچے اور طلاق پر  خاند

مشتمل ہے، جو خاندانی زندگی کے تمام پہلوؤں سے آگاہ کرتی ہے۔ اصل میں بدھ کی طرف سے خاندانوں اور عام لوگوں کے لیے جو 

 رجہ ذیل پانچ اصول ذاتی خوبیوں کو فروغ دینے کے لیے اخلاقی پابندیاں ہیں: رہبانیت کو اپنانے کے قابل نہیں ہیں، مند

Abstaining from harming living beings; abstaining from taking what is not 

given; abstaining from sexual misconduct; abstaining from false speech; and 

abstaining from intoxicants.
(13)

 



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

54 

 

جانداروں کو نقصان پہنچانے سے پرہیز؛ جو نہ دیا گیا ہو اسے لینے سے پرہیز، جنسی بد سلوکی سے پرہیز؛ جھوٹی تقریر سے “

 پرہیز؛ اور نشہ آور چیزوں سے پرہیز کریں۔“

کو   اور باہمی تعلقات  کنٹرول  اگرچہ ان اصولوں میں سے کوئی بھی براہ راست خاندان کو مخاطب نہیں کرتا، لیکن یہ سماجی 

 کرتے ہوئے وہ خاندانی زندگی کے لیے ایک اخلاقی فریم ورک فراہم کرتے ہیں۔ 

Buddhism does not regard marriage as a religious act, duty, or obligation. 

Instead, marriage is viewed as a civic or secular matter. Therefore, wedding 

ceremonies are not considered religious events, and Buddhist monks do not 

officiate during the service. Monks may, however, attend weddings, and they 

often pronounce blessings and recite protective rites for the couple.
(14)

 

مانتا۔ اس کے بجائے، یہ شادی کو ایک شہری یا سیکولر معاملہ  بدھ مت شادی کو ایک مذہبی عمل، فرض یا ذمہ داری نہیں  “

اور بدھ بھکشو خدمت کے دوران پاسبانی ذمہ  کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ لہذا، شادی کی تقریبات کو مذہبی تقریبات نہیں سمجھا جاتا، 

 کرتے ہیں اور جوڑے کے لیے حفاظتی رسومات  داری نہیں لیتے ہیں۔ بھکشو، تاہم، شادیوں میں شرکت کر سکتے ہیں، اور وہ اکثر دعائیں

 پڑھتے ہیں۔“ 

تو دو خاندانوں کے درمیان کیا جاتا ہے، جیسا کہ بہت سے   یا  رہ کر کیا جاتا ہے۔ یہ  شادیوں کا اہتمام ثقافتی روایات پر منحصر 

جبکہ یک زوجیت شادی کی اصولی شکل    مشرقی ثقافتوں میں ہوتا ہے، یا مغرب کی طرح دو رضامند بالغوں کے درمیان طے کیا جاتا ہے۔

 ہے:

Buddhism does not prohibit other forms, such as polygamy, polyandry, 

and group marriages. In fact, although not common, marriages of each of these 

types have existed within Asian cultures.
(15)

 

دوسری شکلوں، جیسے  “ عام  بدھ مت  کو منع نہیں کرتا۔ درحقیقت، اگرچہ  اور اجتماعی شادیوں  الدولہ،  ازدواج، کثیر  کثیر 

 نہیں، ان میں سے ہر ایک کی شادیاں ایشیائی ثقافتوں میں موجود ہیں۔“ 

سنگھا یعنی مذہبی برادری کی زندگی میں حصہ لینا ایک بنیدی ذریعہ ہے، جس کے ذریعے والدین اپنے بچوں کو بدھ مت کے 

 عقائد اور اقدار سکھاتے ہیں۔ عام طور پر، بدھ گھروں میں، خاندان ایک چھوٹا سا مزار بناتے ہیں جس میں بدھ کا مجسمہ ہوتا ہے: 

Some families set aside an entire shrine room. Before the Buddha shrine, 

families conduct daily, short religious services, especially on full moon and 

festival days. During these services, members of the family make devotional 

offerings of food, flowers, candles, and incense to the Buddha.

(16)

 

روزانہ،  “ خاندان  مزار سے پہلے،  بدھ کے  دیا ہے۔  کر  الگ  کمرہ  پورا  ایک  کا  مزار  گھر میں  خاندانوں نے  مذہبی  کچھ  مختصر 

خدمات انجام دیتے ہیں، خاص طور پر پورے چاند اور تہوار کے دنوں میں۔ ان خدمات کے دوران، خاندان کے افراد بدھ کو کھانا، 

 پھول، موم بتیاں اور بخور پیش کرتے ہیں۔“



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

55 

 

  کرتے ہیں۔ وہ، پڑھائی کے ذریعے، تین پناہ گزینوں اور بدھ مت کے اخلاقی اصولوں کے لیے بھی اپنے آپ کو وقف

"I take refuge in the Buddha. I take refuge in the Dharma. I take refuge in 

the Sangha."(17) 

 میں بدھا میں پناہ لیتا ہوں۔ میں دھرم میں پناہ لیتا ہوں۔ میں سنگھا میں پناہ لیتا ہوں۔““

 میں شرکت ، مذہبی ہدایات پر مشتمل ہوتی ہیں۔ گھر سے باہر مذہبی خدمات میں باقاعدگی سے حاضری اور مذہبی تہواروں  

 طلاق و متفرق احکام 

 طلاق، اگرچہ بدھ مت کے ماننے والوں کے لیے غیر معمولی ہے، لیکن ممنوع نہیں ہے:

It is expected that if a couple enters into marriage and adheres to 

Buddhism's ethical prescriptions for marital and family life, that divorce 

becomes a non-issue. If, however, a couple refuses to follow the ethical 

prescriptions, is unable to live in peace, harmony, and mutuality with one 

another, or in the event of extreme circumstances, such as adultery or violence, 

it is preferable for the marriage to be broken than for the marriage to destroy 

the couple or the family.
(18)

 

کوئی جوڑا شادی میں داخل ہوتا ہے اور ازدواجی اور خاندانی زندگی کے لیے بدھ مت کے اخلاقی  یہ توقع کی جاتی ہے کہ اگر  

نسخوں پر عمل کرتا ہے، تو وہ طلاق ایک غیر مسئلہ بن جاتی ہے۔ تاہم، اگر کوئی جوڑا اخلاقی نسخوں پر عمل کرنے سے انکار کرتا ہے،  

میں رہنے سے قاصر ہے، یا انتہائی حالات جیسے زنا یا تشدد کی صورت بنے، تو   ایک دوسرے کے ساتھ امن، ہم آہنگی اور باہمی تعلقات

 جوڑے یا خاندان کو تباہ کرنے کے لئے شادی کے تعلق  کے مقابلے میں اسے توڑنا بہتر ہے۔“ 

اور اگرچہ بدھ مت میں عام طور پر شادی، یا غیر تولیدی جنس، بشمول ہم جنس پرستی، کی جنسیت کی مذمت نہیں کی جاتی  ،

طلاق کو کئی لحاظ سے جائز سمجھا جاتا ہے، لیکن یہ بات ضرور ہے کہ بدھ مت اسقاط حمل کو جان لینے کے مترادف کے طور پر مذمت  

 کرتا ہے۔ 

اگرچہ اسقاط حمل قطعی طور پر ممنوع نہیں ہے، لیکن بدھ مت عام طور پر زندگی کو حمل سے شروع ہونے سے تصور کرتا 

 کرنے کو پہلے اخلاقی اصول کی خلاف ورزی تصور کیا جاتا ہے۔  ہے، اور حمل کو ختم

دور میں   اور سماجی تبدیلی دیکھی گئی۔ جمہوری  میانمار میں کئی دہائیوں تک فوجی حکمرانی رہی۔ اس کے بعد تیزی سے سیاسی 

اور مذہب کے تحفظ کے نام پر چار  ء میں، میانمار کی پارلیمنٹ میں نسل  2015بھکشوؤں کے کردار پر سوالات اٹھائے جاتے رہے ہیں۔  

اسی سال ملک میں پچیس سالوں میں پہلے   نازک وقت تھا۔  ایک  کا  اور سیاسی منتقلی  یہ میانمار کی جمہوریت  قوانین منظور کیے گئے۔ 

 آزادانہ، منصفانہ، غیر جانبدارانہ اور شفاف عام انتخابات ہوئے۔ 

The laws seek to regulate marriages between Buddhist women and non-

Buddhist men, to prevent forceful conversion through state control of conversion 



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

56 

 

from one religion to another, to abolish polygamy, and to promote birth control 

and family planning in certain regions of the country.(19)
 

اتین اور غیر بدھ مت مردوں کے درمیان شادیوں کو منظم کرنے، ایک مذہب سے دوسرے مذہب میں یہ قوانین بدھ خو

تبدیلی کے معاملے میں ریاستی کنٹرول کے ذریعے زبردستی تبدیلی کو روکنے، تعدد ازدواج کو ختم کرنے، اور ملک کے بعض علاقوں میں 

 کی کوشش کرتے ہیں۔“  پیدائشی کنٹرول اور خاندانی منصوبہ بندی کو فروغ دینے

میانمار کے جمہوری عمل کے والے اس دورانیہ میں بدھ قوم پرستی عروج پر رہی۔ یہ ثقافتی تبدیلی اور سماجی عدم تحفظ کا وقت  

 تھا۔ 

بدھ مت کی تعلیمات اور نظریات تھائی لینڈ میں ایک اور جہت پیش سے سمجھی گئی ہیں۔ خاندانی منصوبہ بندی، مانع حمل اور  

 ط حمل کے بارے میں مخلصانہ فیصلے کرنے میں لوگوں کے لیے مددگار ہیں: اسقا

Buddhist teachings support the nonviolent methods of birth control 

and family planning both in individual and national policy. There are 

some important Buddhist teachings in order to define the situation clearly, 

to give faithful interpretations of Buddhist teaching, and there are some 

illustrations to support the right to family planning and to express 

toleration in Buddhism for abortion.(20)

 

دونوں   پالیسی  قومی  اور  انفرادی  عدم تشدد کے بدھ مت کی تعلیمات  خاندانی منصوبہ بندی کے  اور  میں پیدائشی کنٹرول 

طریقوں کی حمایت کرتی ہیں۔ صورتحال کو واضح طور پر بیان کرنے کے لیے، بدھ مت کی تعلیمات کی کچھ اہم بدھ تعلیمات ہیں، اور 

 ر کے لیے کچھ مثالیں موجود ہیں۔خاندانی منصوبہ بندی کے حق کی حمایت اور اسقاط حمل کے لیے بدھ مت میں رواداری کے اظہا

تھائی بدھ مت میں مقبولیت اور کام کا قانون اہم ہیں اور اسقاط حمل کے بارے میں بدھ مت کے رویوں کی تشکیل میں اہم  

 کردار ادا کرتے ہیں۔ 

 عائلی احکام کی رسومات 

رسومات ہیں۔ اکثر ایسے واقعات، ثقافتی رسومات  بدھ مت میں پنڈت کی شمولیت جیسی پاسبانی تخصیص سے ماوراء چند مباح  

 ہوتے ہیں، جن میں بدھ مت کی بہت کم پاسبانی موجودگی یا شمولیت ہوتی ہے۔ 

Like marriage, this characteristic is due to the perception that many rites 

of passage are social, civic, or secular affairs. For example, Buddhist monks may 

attend birthing or naming ceremonies; however their role rarely extends beyond 

reading sacred texts or making blessing pronouncements. There are two 

noteworthy exceptions to this general rule: ordination and death.(21) 

 اس خیال کی وجہ سے ہے کہ بہت سی مستحب رسمیں سماجی، شہری یا سیکولر معاملات ہیں۔ شادی کی طرح، یہ خصوصیت“

مثال کے طور پر، بدھ راہب پیدائش یا نام رکھنے کی تقریبات میں شرکت کر سکتے ہیں۔ تاہم ان کا کردار شاذ و نادر ہی مقدس نصوص  



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

57 

 

  دو قابل ذکر مستثنیات ہیں: پاسبانی تخصیص اور موت۔“ پڑھنے یا برکت کے اعلانات سے آگے بڑھتا ہے۔ اس عمومی اصول میں

بدھ مت کے مرد اور عورتیں زندگی بھر کے لیے یا، زیادہ عام طور پر، مختصر و مقررہ مدت کے لیے پاسبانی تخصیص و ترتیب  

 کی راہ تلاش کر سکتے ہیں۔ تخصیص دینے کی تقریبات اور منتیں کئی مقاصد کو پورا کرتی ہیں:

They bestow the ordinand's family with karmic merit and honor, they 

reflect the highest aspirations of Buddhist life, and they signify entrance into 

adulthood and the larger society.(22) 

نوازتے ہیں، وہ بدھ مت کی زندگی  وہ پاسبانی تخصیص حاصل کرنے والے شخص کے خاندان کو کرمی قابلیت اور اعزاز سے  “

 کی اعلیٰ ترین خواہشات کی عکاسی کرتے ہیں، اور وہ بالغ ہونے اور بڑے معاشرے میں داخل ہونے کی نشاندہی کرتے ہیں۔“ 

No rite of passage, however, is more significant than death. Death and funeral 

rituals, unlike other rites of passage, are distinctively Buddhist. 

برعکس،   کے  رسومات  دیگر  کی  اباحت  رسومات،  آخری  اور  موت  اہم نہیں ہے۔  زیادہ  سے  موت  رسم،  کوئی  والی  مباح 

 مخصوص طور پر بدھ مت کی پاسبانی میں ہیں۔

Death's association with rebirth produced highly ritualistic and elaborate 

ceremonies to prepare for death and to ensure that the deceased enters into 

nirvana after death (paranirvana). To prepare for death, monks recite religious 

texts to the dying, creating and maintaining for them a state of peace and 

tranquility in which they can enter into death.(23) 

پونر جنم کے ساتھ، موت کی وابستگی نے انتہائی رسمی اور وسیع تقاریب پیدا کی ہیں۔ موت کی تیاری کے لیے اور اس بات کو 

یقینی بنانے کے لیے کہ مرنے والے کے موت کے بعد نروان میں داخل ہونے کے لیے، راہب مرنے والوں کے لیے مذہبی نصوص  

 امن اور سکون کی حالت پیدا کرتے اور اسے برقرار رکھتے ہیں، جس سے وہ موت میں داخل ہو سکتے ہیں۔“ پڑھتے ہیں، ان کے لیے 

Funeral rituals also involve reciting sacred texts. They include other 

religious practices as well, especially merit ceremonies designed to bestow 

additional karma upon the dead and protective rites to exorcise evil 

influences.(24) 

جنازے کی رسومات میں مقدس نصوص کی پڑھائی بھی شامل ہے۔ ان میں دیگر مذہبی رسومات بھی شامل ہیں، خاص طور  “

 حفاظتی رسومات کے لیے تیار کی گئی ہیں۔“ پر استحقاق کی تقریبات جو مردہ پر اضافی کرما اور برے اثرات کو ختم کرنے کے لیے  

موت اور آخری رسومات کی یہ دو خصوصیات اس بات کو یقینی بنانے کے لیے بہت اہم ہیں کہ میت کو یا تو تناسخ کے چکر سے  

 آزاد کر دیا گیا ہے یا پھر ایک شاندار پونر جنم حاصل کر لیا گیا ہے۔ 

  



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

58 

 

 سکھ مت میں عائلی احکام 

ادیان میں جدید ترین دین ہے۔اس باب کی تیسری فصل میں سکھ مت کے عائلی احکام کا بیان ہے۔ سکھ  سکھ مت غیر سامی  

مت میں سکھ کے لیے شادی فرض ہے۔ سکھ مت دنیا سے دستبردار ہونے کو مسترد کرتا ہے۔ ایک سکھ کو گھر والے کی زندگی گزارنی  

چاہیے۔ سکھ مت مرد میں جنسی وجود سے انکار نہیں کرتا، لیکن بدکاری باعثِ  چاہیے۔ ناگزیر حالات کے علاوہ، سکھ کو اکیلے نہیں رہنا  

 :ندامت و عار ہے

There is no (so-called sacred) thread for sex organs and there is no such 

thread for females. Because of this (sexual sins) man’s beard is ever spat 

upon.(25) 

ا “ 

 

ض
ع
ء کے لیے کوئی )نام نہاد مقدس( دھاگہ نہیں ہے اور خواتین کے لیے ایسا کوئی دھاگہ نہیں ہے۔ اس )جنسی  جنسی ا

 گناہوں( کی وجہ سے انسان کی داڑھی پر تھوکا جاتا ہے۔“ 

 شادی سے پاکیزگی

In Sikhism, marriage is not performed for gratification of sexual desire or 

for enjoyment of carnal pleasure. For a Sikh, a marriage partner is must in order 

to check him from committing sexual sins. Similarly, the purpose of marriage is 

not mere creation and upbringing of children.(26) 

لذت سے لطف اندوز ہونے کے لیے نہیں کی جاتی۔ ایک سکھ مت میں، شادی جنسی خواہش کی تسکین کے لیے یا جسمانی  “

سکھ کے لیے، ایک شادی شدہ ساتھی کو جنسی گناہوں کے ارتکاب سے روکنے کے لیے ضروری ہے۔ اسی طرح شادی کا مقصد محض  

 بچوں کی تخلیق اور پرورش نہیں ہے۔“ 

ہے کہ وہ اس کے لیے مناسب جوڑتلاش  سکھ مت کے مطابق، جب لڑکی بالغ ہو جاتی ہے، تو یہ اس کے والدین پر فرض  

 کریں۔ 

 شریکِ حیات کی خوبیاں 

It is neither desirable nor proper to marry a girl at tender age. The 

daughter of a Sikh should be given in marriage to a Sikh. If a man is a 

believer in Sikhism, is humble by nature, and earns his bread by honest 

means, with him matrimony may be contracted without a question and 

without consideration for wealth and riches. Sikh marriages are usually 

arranged. The people from other cultures do not always properly interpret 

the word ‘arranged’
.(27)

 

کا  “ کم عمری میں لڑکی سے شادی کرنا مناسب نہیں۔ سکھ کی بیٹی کی شادی سکھ سے کر دی جائے۔ اگر کوئی آدمی سکھ مت 

ماننے والا ہے، فطرت سے عاجز ہے، اور اپنی روٹی ایمانداری سے کماتا ہے، تو اس کے ساتھ بغیر کسی سوال کے اور مال و دولت کا خیال 

  جا سکتا ہے۔ رکھے بغیر شادی کا معاہدہ کیا



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

59 

 

 شادی سے خاندانوں میں قرب 

 سکھوں کی شادیاں عموماً منظم اور طے شدہ ہوتی ہیں۔ دوسری ثقافتوں کے لوگ لفظ منظم کی صحیح تشریح نہیں کرتے: 

An arranged marriage does not mean forcing man or woman into wedlock 

of parents’ choice only. It is agreeing to marriage proposed by mutual 

discussion between the man and the woman on one side and his and her parents 

and relatives on the other.(28) 

طے شدہ شادی کا مطلب یہ نہیں ہے کہ مرد یا عورت کو صرف والدین کی پسند کی شادی پر مجبور کیا جائے۔ یہ ایک طرف  

مرد اور عورت اور دوسری طرف اس کے اور اس کے والدین اور رشتہ داروں کے درمیان باہمی بات چیت سے تجویز کردہ شادی پر 

 رضامندی ہے۔  

ساتھ صحیح ساتھی کا انتخاب ہے۔ سب سے اہم بات یہ ہے کہ مرد اور عورت کو خود اپنے    یہ درحقیقت سب کی منظوری کے

 والدین کو اپنی رضامندی پہنچانے کے لیے ایک دوسرے کو جاننا چاہیے۔ 

 کثرت ازواج کے احکام 

ر دوسروں کو اپنے بیٹوں  سکھ مت خاندانی زندگی اور یک زوجگی کو پسند کرتی ہے۔ عورتوں کو ایک شوہر کا وفادار ہونا چاہیے او 

 اور بھائیوں کی طرح دیکھنا چاہیے، اسی طرح:

Be faithful to your ‘one wife’, see others as your daughters and sisters.(29) 

 "اپنی ایک بیوی کے ساتھ وفادار رہیں، دوسری عورتوں کو اپنی بیٹیوں اور بہنوں کی طرح دیکھیں۔ 

کو انتہائی اہمیت دی روحانی    شادی  وہ اپنے  احترام کرنا چاہیے کیونکہ  کا  کو ایک دوسرے  دونوں  اور عورت  اور مرد  جاتی ہے 

راستے اور زندگی میں مقصد کو بانٹنے کے لیے ایک ساتھ شامل ہوتے ہیں۔ مثالی خاندان وہ ہے جہاں میاں بیوی اور ان کے بچوں اور  

اور احترام ہو اگر کوئی نے بیوی کو اس کے شوہر کے برابر درجہ دیا۔    1909 ہو۔ آنند میرج ایکٹ  نواسوں کے درمیان باہمی محبت 

شادی شراکت داروں کے درمیان ایک مستقل رشتہ قائم کرتی ہے اور اس ایکٹ کے تحت طلاق کا کوئی بندوبست نہیں ہے، سکھوں  

 کی شادی )آنند کارج( ایک رسم ہے نہ کہ سول معاہدہ۔ 

 کے ذریعہ شائع کردہ سکھ رہت شادی دستاویز میں کہا گیا ہے: شرومنی گرودوارہ پربندھک کمیٹی 

In normal circumstances, no Sikh should marry a second wife if the first 

wife is alive.(30) 

 عام حالات میں پہلی بیوی کے زندہ ہونے کی صورت میں کوئی سکھ دوسری شادی نہیں کر سکتا۔“ “

 مندرجہ بالا شق کے بارے میں مزید معلومات فراہم کرتے ہیں، جیسا کہ وہ لکھتے ہیں: بھائی منویر سنگھ 

Although the concept of marital ‘divorce’ is not mentioned in the Sikh 

Rehat Maryada document or any Sikh scriptural source, the clause “in normal 

circumstances…” (“ਆਮ ਹਾਲਤਾਾਂ ਵਿਚ…”), which was added in the 1945 edition, 



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

60 

 

suggests that in exceptional circumstances a Sikh can remarry whilst their initial 

spouse is still alive.(31) 

 شق "عام اگرچہ ازدواجی 'طلاق' کا تصور سکھ رہت شادی دستاویز یا کسی سکھ صحیفہ کے ماخذ میں ذکر نہیں کیا گیا ہے، لیکن“

کے ایڈیشن میں شامل کی گئی تھی، تجویز کرتی ہے کہ غیر معمولی حالات میں ایک سکھ دوبارہ شادی کر    1945حالات میں۔۔۔۔۔ "جو  

 سکتا ہے جب کہ ان کا ابتدائی شریک حیات زندہ ہو۔“ 

 طلاق کے احکام 

 کو بہت سنگین معاملہ سمجھا جاتا ہے۔  سکھ مت میں طلاق کا کوئی تصور یا مریادہ یعنی کوڈ نہیں ہے۔ دیوانی طلاق 

When the marriage takes place the husband and wife agree in the presence 

of Sri Guru Granth Sahib Ji to stay with each other and love and honor each 

other for life. This should be honoured by both parties to their best of their 

abilities. If marital discord takes place, the community intervenes. Panj Pyaaray 

can be asked to help resolve the situation.(32) 

جب شادی ہوتی ہے تو میاں بیوی سری گرو گرنتھ صاحب جی کی موجودگی میں ایک دوسرے کے ساتھ رہنے اور زندگی “

کا   اس  ان کی بہترین صلاحیتوں کے مطابق  کو  دونوں جماعتوں  راضی ہوتے ہیں۔  پر  اور عزت کرنے  دوسرے سے محبت  ایک  بھر 

تنازعہ ہو جائے تو برادری مداخلت کرتی ہے۔ پنج پیارے سے صورتحال کو حل کرنے میں مدد کے لیے احترام کرنا چاہیے۔ اگر ازدواجی 

 کہا جا سکتا ہے۔“ 

First some senior members of the Sangat (community) may be asked to 

intervene and help to resolve any differences. Secondly, the Panj Piaray can be 

asked to help resolve the situation. There is always pressure on the couple to 

resolve their differences in a amicable manner and help is freely given by the 

senior members of the Gurdwara or Sangat.(33) 

کو حل کرنے میں مدد کرنے کے لیے کہا جا  پہلے سنگت )کمیونٹی( کے کچھ سینئر ممبران سے مداخلت اور کسی بھی اختلافات  “

سکتا ہے۔ دوسری بات یہ کہ پنج پیارے سے صورتحال کو حل کرنے میں مدد کے لیے کہا جا سکتا ہے۔ جوڑے پر ہمیشہ دباؤ رہتا ہے کہ  

 کی جاتی ہے۔“وہ اپنے اختلافات کو خوش اسلوبی سے حل کریں اور گردوارہ یا سنگت کے سینئر ممبران کی طرف سے آزادانہ مدد 

In some very extreme, abnormal or rare circumstances marital 

breakdown, the Sangat or Panj Pyaare can give permission to someone to re-

marry; however, even then there is no religious ceremony for divorce. The 

couple can, however, obtain a divorce under the Civil law of the land. In the 

olden times if the marriage broke down in an extreme circumstance, the woman 

would leave her husband and go and stay with her parents.(34) 

کو دوبارہ شادی کرنے کی اجازت دے سکتے کچھ انتہائی غیر معمولی حالات میں ازدواجی ٹوٹ پھوٹ، سنگت یا پنج پیارے کسی  

ہیں۔ تاہم، تب بھی طلاق کے لیے کوئی مذہبی تقریب نہیں ہے۔ تاہم، جوڑے ملک کے دیوانی قانون کے تحت طلاق حاصل کر سکتے  

 ہیں۔ پرانے زمانے میں اگر شادی کسی شدید حالات میں ٹوٹ جاتی تو عورت اپنے شوہر کو چھوڑ کر والدین کے پاس رہتی۔“ 

http://www.sikhiwiki.org/index.php/Sangat
http://www.sikhiwiki.org/index.php/Panj_Piaray
http://www.sikhiwiki.org/index.php/Gurdwara
http://www.sikhiwiki.org/index.php/Sangat


International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

61 

 

Nowadays, the partners may live separately, or apply for a civil divorce. 

However, the Panj Piaare, elder Gursikhs or Sangat should 

be consulted. Marriage is not however considered something that can be formed 

and broken at will. It is a commitment made in front of God and to be relieved 

of that commitment to the other person some very extenuating circumstances 

must be present.(35) 

آج کل، شریک حیات الگ الگ رہ سکتے ہیں، یا سول طلاق کے لیے درخواست دے سکتے ہیں۔ تاہم، پنج پیارے، بزرگ “

کیا جانا چاہیے۔ تاہم شادی کو ایسی چیز نہیں سمجھا جاتا جو اپنی مرضی سے بنی اور ٹوٹی ہو۔ یہ ایک عہد ہے   گورسکھوں یا سنگت سے مشورہ 

کا ہونا   دوسرے شخص کے ساتھ اس عہد سے چھٹکارا پانے کے لیے کچھ انتہائی پریشان کن حالات  اور  جو خدا کے سامنے کیا گیا ہے 

 ضروری ہے۔“ 

First, some senior members of the Sangat (community) may be asked to 

step in and help resolve the differences. Second, the Panj Piaray can be asked 

for help in resolving the situation. Whenever there is pressure on the couple to 

resolve their differences in a friendly way the high members of the Gurdwara 

offer their help.(36) 

سب سے پہلے، سنگت )کمیونٹی( کے کچھ سینئر ممبران سے کہا جا سکتا ہے کہ وہ آگے بڑھیں اور اختلافات کو حل کرنے میں 

اختلافات کو دوستانہ  مدد کریں۔ دوسرا، صورت حال کو حل کرنے میں پنج پیارے سے مدد مانگی جا سکتی ہے۔ جب بھی جوڑے پر اپنے  

 طریقے سے حل کرنے کے لیے دباؤ آتا ہے تو گرودوارے کے اعلیٰ اراکین ان کی مدد کرتے ہیں۔ 

بھائی منویر سنگھ بتاتے ہیں کہ سکھ روایت کے مطابق، اگر ازدواجی ناہمواری ہوتی ہے تو کچھ ایسے پروٹوکول ہوتے ہیں جن کی 

ہے۔ اس میں گور سنگت یا پنج پیارے شامل ہوں گے )یعنی پانچ منتخب مذہبی طور پر اعلیٰ   پیروی کرنے کی ایک سکھ سے توقع کی جاتی

کے   1936صلاحیت والے سکھ جو کہ سری گرو گرنتھ صاحب جی کی موجودگی میں گرو کی نمائندگی کرتے ہیں(۔ سکھ رہت مریم کے  

 ایڈیشن کے مطابق، گڑ سنگت کو مندرجہ ذیل طور پر بیان کیا گیا ہے:

Where there are even a small number of Sikhs they will form a ‘Gur-

Sangat’. The more people there are, the better it is. Where there are at least five 

tyaar-bar-tyaar (fully disciplined) Amritdharis in the presence of Sri Guru 

Granth Sahib Ji it is called ‘Gur-Sangat’.(37) 

اتنا ہی بہتر ہے۔ جہاں سری گرو  “ وہ بنائیں’گڑ سنگت‘گے۔ جتنے زیادہ لوگ ہیں،  جہاں سکھوں کی بھی بہت کم تعداد ہے 

 گرنتھ صاحب جی کی موجودگی میں کم از کم پانچ مکمل نظم و ضبط والے لوگ جو امرت دھری ہوں اسے گر سنگت کہا جاتا ہے۔“ 

 رقمطراز ہیں:  بھائی منویر سنگھ خالصہ

If there is marital disharmony, the Sangat should intervene and provide 

guidance in resolving any issues in accordance with Gurmat. Secondly, the Panj 

Piaare can be asked to help resolve the situation. Any Gurmat based resolution 



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

62 

 

given by the Panj Piaare should be honoured by both parties involved. In some 

very extreme, abnormal or rare circumstances of marital breakdown, the Gur-

Sangat or the Panj Piaare can give permission to someone to re-marry; 

however, even then there is no religious ceremony or process for divorce as 

divorce is a civil matter.(38) 

کو گرومت کے مطابق حل کرنے کے لیے   اور کسی بھی مسئلے  چاہیے  کرنی  مداخلت  کو  تو سنگت  ہو  ناہمواری  ازدواجی  اگر 

ہے۔ پنج پیارے کی طرف سے دی  رہنمائی فراہم کرنی چاہیے۔ دوم، پنج پیارے سے صورتحال کو حل کرنے میں مدد کے لیے کہا جا سکتا 

گئی کسی بھی گرومت پر مبنی قرارداد کو شامل دونوں فریقوں کو احترام کرنا چاہیے۔ ازدواجی ٹوٹ پھوٹ کے کچھ انتہائی، غیر معمولی یا 

ق کے لیے کوئی غیر معمولی حالات میں، گر سنگت یا پنج پیارے کسی کو دوبارہ شادی کرنے کی اجازت دے سکتے ہیں۔ تاہم، تب بھی طلا

 مذہبی تقریب یا عمل نہیں ہے کیونکہ طلاق ایک دیوانی معاملہ ہے۔“ 

کو اس وقت کے اکال تخت کے جتھیدار نے    2005اگرچہ طلاق کے بارے میں کوئی خاص سرکاری حکم نہیں ہے، یکم مارچ  

 طلاق اور دوبارہ شادی کا ذکر کیا: 

The charges of polygamy put Giani Iqbal Singh, Jathedar [head-priest], 

Patna Sahib, in a fix yesterday when the Jathedar, Akal Takht, Giani Joginder 

Singh Vedanti, announced that without divorce, second marriage by a Sikh is 

violation of the 'Sikh rehat maryada,' approved by the S.G.P.C. and the Akal 

Takht.(39) 

تعدد ازدواج کے الزامات نے گزشتہ روز گیانی اقبال سنگھ، جتھیدار یعنی سردار پجاری، پٹنہ صاحب کو اس وقت پھنسایا جب  

اکال تخت کے جتھیدار، گیانی جوگندر سنگھ ویدانتی نے اعلان کیا کہ طلاق کے بغیر، سکھ کی دوسری شادی سکھ رہت شادی، 'ایس جی پی 

 منظور شدہ اور اکال تخت کی خلاف ورزی ہے۔“ سی سے 

ازدواجی ٹوٹ پھوٹ کے کچھ انتہائی، غیر معمولی یا نایاب حالات میں گور سنگت یا پنج پیارے مستقل علیحدگی اور دوبارہ شادی  

 شادی کسی  کی اجازت دیتے ہیں۔ تاہم، جوڑے کو زمین کے دیوانی قانون کے تحت طلاق حاصل کرنا ہوگی۔ پرانے زمانے میں اگر

شدید حالات میں ٹوٹ جاتی تو عورت اپنے شوہر کو چھوڑ کر اپنے والدین کے پاس رہتی۔ آج کل، شریک حیات الگ الگ رہ سکتے ہیں، یا  

سول طلاق کے لیے درخواست دے سکتے ہیں۔ تاہم، پنج پیارے، بزرگ گورسکھوں یا سنگت سے مشورہ کیا جانا چاہیے۔ شادی کو ایسی 

جائے جو اپنی مرضی سے بنتی اور ٹوٹتی ہو۔ یہ ایک عہد ہے جو واہے گرو کے سامنے کیا گیا ہے اور دوسرے شخص کے ساتھ   چیز نہ سمجھا

اس عہد سے چھٹکارا پانے کے لیے کچھ انتہائی نازک حالات کا ہونا ضروری ہے اور گرو سنگت یا پنج پیارے کی شکل میں گرو کی طرف 

 سے منظور شدہ ہونا ضروری ہے۔ 

Remarriage may be solemnized in the same manner as the Anand 

marriage.(40) 

 اگر کسی کو دوبارہ شادی کرنا ہو تو وہ آنند کاراج کی تقریب کے ساتھ دوبارہ شادی کر سکتے ہیں۔““ 

The idea that ‘sacrifice’ is intrinsic to being married and that women 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

63 

 

have to be flexible and accommodating towards a husband and his family 

was pronounced in my conversations with women who were not happy 

with their marital situation.1 Manjeet, whose marriage had been arranged 

in Punjab to a Sikh migrant in Tanzania, claimed that she ‘accepted many 

things that have been bad’ for fear that her husband could easily have 

asked her to leave. Manjeet had not actually been told to leave, but she 

tolerated her husband's behaviour to the extent.(41) 

بنیدی بات ہے اور یہ کہ خواتین کو شوہر اور اس کے خاندان کے لیے لچکدار شادی شدہ ہونے کے لیے سمجھوتہ  یہ خیال کہ  

اور موافق ہونا چاہیے، میری ان خواتین کے ساتھ بات چیت میں واضح ہوا جو اپنی ازدواجی صورت حال سے خوش نہیں تھیں۔ پنجاب  

قبول کیں جو بری تھیں' اس ڈر سے کہ اس کا شوہر    میں تنزانیہ میں ایک سکھ تارکین وطن سے، دعویٰ کیا کہ اس نے 'بہت سی چیزیں

آسانی سے اسے چھوڑنے کے لیے کہہ سکتا تھا۔ منجیت کو درحقیقت وہاں سے جانے کے لیے نہیں کہا گیا تھا، لیکن اس نے اپنے شوہر 

 کے رویے کو اس حد تک برداشت کیا۔“ 

 متفرق عائلی احکام 

لوگوں میں اور  گروہوں  تمام نسلی  کی ہے، جنہوں نے بین  شمالی ہند کے  والے سکھوں  بولنے  ان پنجابی   سے سکھ قومیت 

الاقوامی طور پر اعلیٰ سطح کی سیاسی اور سماجی نمائندگی حاصل کی ہے۔ سکھ ایک مذہبی فرقے سے زیادہ ہیں۔ سکھوں کی پنجاب کے ایک 

ر جسم پنجابیوں کی طرح ہیں اور ان کا مرکز امرتسر  خاص حصے کے مشترکہ آباؤ اجداد پر مبنی عام خصوصیات ہیں۔ ان کی جلد کا رنگ او 

 ہے۔ سکھ الگ نسل نہیں ہیں کیونکہ نسلی بنید پر، سکھ مت کے آغاز سے پہلے وہ پنجاب کے دوسرے باشندوں سے ممتاز نہیں تھے۔ 

بق، دھرم  صنفی مساوات کے آثار سکھ قانونی نظام کے اندر موجود ہیں جو مذہب سے اخذ ہوتے ہیں۔ گرو گرنتھ کے مطا

 تب کامیاب ہوتا ہے جب پوری زمین میں برابری ہو جاتی ہے۔ مزید برآں، گرو گوبند سنگھ نے اعلان کیا: 

It is imperative that his people recognise a single cast of humanity. 

Within the community there is a saying that a Sikh should a Brahmin in 

piety, a Kshatriya in defence of truth and the oppressed, a Vaishya in 

business ventures and professional drive, and a Shundra in serving 

humanity. It is encouraged that Sikhs share the core values of each caste 

but do not belong to any of them.42 

کے لوگ انسانیت کی ایک ذات کو پہچانیں۔ کمیونٹی کے اندر ایک کہاوت ہے کہ ایک سکھ کو تقویٰ  یہ ضروری ہے کہ اس  

میں برہمن، سچائی اور مظلوموں کے دفاع میں ایک کشتریہ، کاروباری منصوبوں اور پیشہ ورانہ مہم میں ویشیا اور انسانیت کی خدمت میں 

کہ سکھ ہر ذات کی بنیدی اقدار کا اشتراک کرتے ہیں لیکن وہ ان میں سے کسی سے شوندرا ہونا چاہیے۔ یہ حوصلہ افزائی کی جاتی ہے  

 تعلق نہیں رکھتے۔ 



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

64 

 

 :عائلی اور سماجی استحکام میں انصاف پسندی، سکھ مت کی تعلیمات میں دین و صداقت کے مترادف ہے

In Sikh tradition, the key term used for justice is niau that literally means 

justice. Oftentimes dharam is also applied, which in its Punjabi meaning stands 

for righteousness in order to convey the meaning of justice in the sense of a 

moral order to provide a strong foundation for harmony and social stability.  It 

is believed that ‘An attack on dharam is an attack on justice, on righteousness, 

and on the moral order generally.’
43

 

ی یا ہے جس کے لفظی معنی انصاف کے ہیں۔ اکثر 

ئ  

والی کلیدی اصطلاح ن سکھ روایت میں، انصاف کے لیے استعمال ہونے 

بی معنی صداقت ہوتا ہے، تاکہ ہم آہنگی اور سماجی استحکام کے لیے ایک  اوقات اس کےلیے دھرم کا اطلاق بھی ہوتا ہے، جس کا پنجا

مضبوط بنید فراہم کرنے کے لیے اخلاقی حکم کے معنی میں انصاف کے معنی بیان کیے جائیں۔ یہ خیال کیا جاتا ہے کہ دھرم پر حملہ 

ب زی اور عام طور پر اخلاقی نظام پر حملہ ہے۔ 

ت

 انصاف، راس

 ابتداء میں مغلوں کے خلاف جیت گئے، اور پنجاب میں ایک سلطنت قائم کی۔ تاہم بعد میں  وہ انگریزوں بحیثیت قوم، سکھ

کے خلاف پہلی اور دوسری سکھ جنگوں کے دوران سلطنت کھو بیٹھے۔ وہ ایک الگ قوم کے طور پر اہل ہونے یا الگ قومیت رکھنے میں  

 کافی حد تک پہچان اور مستقل مزاجی کی کمی تھی۔ اس کے باوجود، سکھوں کو ایک کامیاب نہیں ہوئے تھے کیونکہ ان کی بادشاہی میں

نسلی گروہ سمجھا جاتا ہے کیونکہ ان کے ارکان نسلی خصوصیات سے ماخوذ ایک الگ کمیونٹی کی نمائندگی کرتے ہیں۔ قانونی تناظر میں،  

 ء میں تسلیم کیا گیا ہے۔ 1976یہ سکھ نسلی اصل کو ہندوستانی آئین کی پینتالیسویں ترمیم کے ایکٹ مج 

اور پست لوگوں کے لیے نئے   اندر کمزور  موکش کے روحانی مقصد کے ساتھ ساتھ، سکھ گرووں نے اپنے معاشرے کے 

 امکانات پیدا کرنے کی کوشش کی۔ 

Trough their poetry they verbalised a need for a radical 

transformation with the intention to better the life of the oppressed, with 

particular attention to women and the low caste. 
44

 

اپنی شاعری کے ذریعے انہوں نے مظلوموں کی زندگی کو بہتر بنانے کے ارادے سے ایک بنیدی تبدیلی کی ضرورت کو زبانی  

 ۔ بیان کیا کہ خاص طور پر خواتین اور نچلی ذات پر توجہ دی جائے

ب زی کا دوسرا نام ہے

ت

 :عدل و انصاف گرو کی خاصیت ہے، اور گرو گرنتھ صاحب اسی راس

The basic source for understanding the Sikh approach related to the ideas 

of Restorative Justice is the Adi Granth, the sacred scripture of the Sikhs.  It also 

refers to as the Guru Granth Sahib, which indicates a confession of faith in the 

scripture as Guru. Adi Granth carries the same status and power of authority as 

the ten Gurus, starting from Guru Nanak through Guru Gobind Singh. For this 

reason, mercy, reconciliation, forgiveness, healing and reintegration are the 

central principles of the Restorative Justice approach. 
45

 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

65 

 

بحالی انصاف کے نظریات سے متعلق سکھ نقطہ نظر کو سمجھنے کا بنیدی ذریعہ آدی گرنتھ ہے، جو سکھوں کا مقدس صحیفہ ہے۔  

اسے گرو گرنتھ صاحب بھی کہا جاتا ہے، جو صحیفے میں گرو کے طور پر ایمان کے اعتراف کی نشاندہی کرتا ہے۔ آدی گرنتھ میں وہی  

وجہ سے، رحم، حیثیت   اس  جو گرو نانک سے شروع ہو کر گرو گوبند سنگھ تک ہے۔  اور اختیار کی طاقت ہے جو دس گروؤں کی ہے، 

 مفاہمت، معافی، شفا یابی اور دوبارہ انضمام بحالی انصاف کے نقطہ نظر کے مرکزی اصول ہیں۔

اور نانک  گرو  کی۔  کی کوشش  دینے  وقار  اور  مقام  کو  خواتین  گرووں نے  میں   سکھ  اپنے معاشرے  تمام جانشین  ان کے 

 خواتین کو متاثر کرنے والے تشدد سے واقف تھے۔

Customs degrading women were powerfully denounced. Such as sati 

which is burning a widow alive or purdab, which is veiling as well as beliefs in 

menstrual pollution. 46 

 تذلیل کرنے والی رسومات کی شدید مذمت کی گئی، جیسے ستی، جو بیوہ کو زندہ جلانے کی رسم ہے یا پرداب، جو پردہ خواتین کی

 کرنے کے ساتھ ساتھ ماہواری کی آلودگی سے متعلق حکم ہے۔ 

 :گرو نانک صاحب کی اہم تعلیمات یہ ہیں

Each must be judged for the deeds he/she performs by the faultiness judge 

in a perfect court. Those who are justified stand radiant in glory, bearing upon 

them the mark of grace. All who enter are recognised, Nanak, the false 

distinguished from those who are true. Divine justice takes virtue and vice into 

account, and in accordance with people’s actions, some are brought near to the 

divine presence, while others are banished afar.
47

 

ب ز ہیں وہ  

ت

ایک بہترین عدالت میں ناقص جج کے ذریعہ ہر ایک کو ان کاموں سے جانچا جانا چاہئے جو وہ انجام دیتا ہے۔ جو راس

کھڑے ہیں، ان پر فضل کا نشان ہے۔ داخل ہونے والے تمام لوگوں کو پہچانا جاتا ہے، نانک، جھوٹے کو سچے سے   جلال میں چمکتے ہوئے

ممتاز کیا جاتا ہے۔ جب کہ دوسروں کو دور سے نکال دیا جاتا ہے۔ الٰہی انصاف خوبیوں اور برائیوں کو مدنظر رکھتا ہے اور لوگوں کے 

 کے قریب لایا جاتا ہے جبکہ بعض کو دور بھگا دیا جاتا ہے۔‘‘ اعمال کے مطابق بعض کو خدائی حضوری  

اور اثر رکھتا   اور اس دونوں دنیاؤں میں توجیہ  خدائی انصاف کی بنید مظلوم کے حق میں انتقامی نمونے پر ہے۔ یہ نمونہ اعلیٰ 

 ہے۔ دونوں دنیاؤں میں مظلوم کو انصاف ملتا ہے۔ 

اور عورتو ں کے درمیان مساوات کو فروغ دیتا ہے۔ سکھ قانونی نظام ایک ترقی پسند،  سکھ مت خدا کی تلاش میں مردوں 

 آگے سوچنے والا قانونی نظام ہے، جو ذات پات کے نظام کو مسترد کرتا ہے اور کمیونٹی کے کمزور ارکان کی حمایت کرتا ہے۔ 

There is no priesthood in Sikhism. Also, celibacy is rejected. In addition, 

wife is viewed as an essential partner for moral and spiritual development. The 

rules of conduct and the religious duties are the same for both men and women. 

In fact, men and women have the same status quo. As a matter of fact, as early 



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

66 

 

as Guru Amar Das, women were also appointed as religious leaders.
48

 

سکھ مت میں کوئی پروہت نہیں ہے۔ اس کے علاوہ، راہبانہ اصول کو مسترد کر دیا جاتا ہے، اور  بیوی کو اخلاقی اور روحانی ترقی  

دونوں کے لیے یکساں ہیں۔ درحقیقت کے لیے ایک لازمی شریک کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ اخلاق اور مذہبی فرائض مرد اور عورت 

مرد اور عورت کی حالت یکساں ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ گرو امر داس کی جانب سے خواتین کا بھی پاسبانی تخصیص کی رہنماؤں کے طور  

 پر تقرر کیا گیا تھا۔

 ۔ سکھ نظریہ کرما کے تصور کو یکسر بدل دیتا ہے۔ گرو نانک کے مطابق کرما کا قانون قابل تسخیر ہے

Karma is subject to the higher principle of the ‘divine Order’, which can 

be defined as an ‘all-embracing principle, the sum total of all divinely inspired 

laws; and it is a revelation of the nature of God.’ In terms of the Restorative 

Justice approach, the core values are mercy, forgiveness, compassion and 

benevolence in the justice process. 
49

 

کرما الٰہی حکم کے اعلیٰ اصول کے تابع ہے، جس کی تعریف سب کو اپنانے والے اصول کے طور پر کی جا سکتی ہے، تمام الٰہی و 

مکاشفہ ہے۔ بحالی انصاف کے نقطہ نظر کے لحاظ سے رحم، معافی، شفقت اور انصاف کے الہامی قوانین کا مجموعہ؛ اور یہ خدا کی فطرت کا  

 عمل میں احسان بنیدی اقدار ہیں۔ 

سکھوں کو ہندوستان میں رہنے والا ایک نسلی گروہ سمجھا جاتا ہے۔ ان کی سکھ فقہی مریادا، سکھ مت کے دینی طرز عمل پر مبنی  

 ندگیوں پر حکمرانی کرتا ہے۔ قانونی نظام ہے، جو سکھ لوگوں کی ز

اقدار کی عکاسی کرتا ہے، جس میں ذات پات کے نظام کے نقطہ نظر کی مذمت   سکھوں کا قانونی نظام سکھ مت کی بنیدی 

کرتے ہوئے خواتین اور مظلوموں کے لیے لڑنے کے لیے سماجی مساوات اور اخلاقی فرائض کے نظریات شامل ہیں۔ گروؤں کے  

دینے کی اپنی کوشش میں، سکھ رہت مریادا نے کئی اصول وضع کیے، جو خواتین پر مظالم سے نمٹنے کے لیے بہت اہم    پیغام کو رسمی شکل

 :ہیں

• Sikh women should not veil their faces. 
• It prohibits infant homicide as well as association with people who would 

practice it. 

• It enables widows to remarry. Such ceremony should be considered the 

same as the first marriage – which is different from the custom where the widow 

was shamefully wrapped in a sheet and carried away to a brother of the dead 

husband.
50

 

 نہیں کرنا چاہیے۔ سکھ خواتین کو اپنے چہرے پر پردہ 

 یہ نوزائیدہ بچوں کے قتل کے ساتھ ساتھ ان لوگوں کے ساتھ تعلق کو بھی منع کرتا ہے جو ایسا عمل کریں گے۔ 

یہ بیواؤں کو دوبارہ شادی کرنے کے قابل بناتا ہے۔ اس طرح کی تقریب کو پہلی شادی کی طرح ہی سمجھا جانا چاہئے ۔ یہ اس 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

67 

 

  شرم کے ساتھ چادر میں لپیٹ کر، مردہ شوہر کے بھائی کے پاس لے جایا جاتا تھا۔ رسم سے مختلف ہے، جہاں بیوہ کو

معافی، شفقت، رحم، سمجھ بوجھ اور دیگر متعلقہ خوبیاں سکھوں کے قانونی نظام میں بحالی انصاف کے عمل کو آسان بناتی ہیں۔  

 تاہم، پروفیسر ویزلی کریگ کی طرف سے یہ دلیل دی گئی ہے: 

In order to restore the balance in the restorative approach, he stresses the 

need to consider a fine line in the application of the virtues of mercy, 

compassion, forgiveness and understanding in the judicial process so that they 

are not used inappropriately.
51

 

رحم،  ایسی خو وہ عدالتی عمل میں  توازن بحال کرنے کے لیے،  مایوس کر سکتی ہیں۔ بحالی کے نقطہ نظر میں  کو  بیاں انصاف 

کا نامناسب   ان  تاکہ  دیتا ہے  زور  پر  کی ضرورت  پر غور کرنے  باریک لکیر  ایک  اطلاق میں  اور فہم کے فضائل کے  دردی، معافی 
م
ہ

 استعمال نہ ہو۔ 

دی طور پر مذہبی قانون پر مبنی ہے۔ ان کے فوجداری نظام انصاف نے بحالی انصاف کے نقطہ نظر کو  سکھوں کا قانونی نظام بنی

کا   اور رحم کے اصولوں پر مبنی ہے۔ مزید برآں، یہ سکھ گروؤں نے تسلیم کیا ہے کہ مختلف سزاؤں  اپنایا ہے۔ بحالی انصاف بخشش 

ترغیب ایک دوسرے سے مختلف ہو سکتی ہے۔ سکھ مت کے مریادا قوانین میں  اطلاق مختلف لوگوں پر ہونا چاہیے کیونکہ جرم کرنے کی 

 :عائلی احکام مزید یوں بیان کیے گئے ہیں

• Sikhs should be free of all superstitions and not refuse to eat at the home 

of their married daughter. The assumption underlying this injunction most likely 

is that a daughter should not be treated asan object or piece of property given 

away to her husband and his family. 
• Dowry is prohibited. By all means, neither a girl nor a boy should be 

married for money. Child marriages are not permitted. A girl should marry only 

when she has attained physical and mental maturity. 

•There is no specific prohibition against abortion.52 

سکھوں کو تمام توہمات سے پاک ہونا چاہیے اور اپنی شادی شدہ بیٹی کے گھر کھانے سے انکار نہیں کرنا چاہیے۔ اس حکم امتناعی 

 مفروضہ غالباً یہ ہے کہ بیٹی کو اس کے شوہر اور اس کے خاندان کو دی جانے والی چیز یا جائیداد کا ٹکڑا نہیں سمجھا جانا چاہیے۔ کا بنیدی 

جہیز ممنوع ہے۔ بہرحال پیسے کے لیے اپنے لڑکی اور لڑکے کی شادی نہیں کرنی چاہیے۔ کم سن بچوں کی شادیوں کی اجازت  

 ی کرنی چاہیے جب وہ جسمانی اور ذہنی بالغ ہو جائے۔نہیں ہے۔ لڑکی کو اس وقت شاد

 اسقاط حمل کے خلاف کوئی خاص ممانعت نہیں ہے۔ 

سکھ قانونی نظام کی اہم خصوصیات میں ناانصافی کے خلاف جنگ، بحالی انصاف، سب کے درمیان اور خاص طور پر مردوں 

اور عورتوں کے درمیان برابری کو مضبوط کرنے کے لیے سکھ   اور عورتوں کے درمیان برابری پر زور دینا ہے۔ مزید برآں، مردوں



 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

68 

 

مت نے بہت سے احکام و قوانین متعارف کرائے ہیں، جو خواتین کو آزادی اور مساوی حقوق فراہم کرتے ہیں، جبکہ بچوں کی شادیوں،  

 ط حمل کو روکتا ہو۔ جبری شادیوں، ملکیت کی شادی کو روکتے ہیں اور ایسا کوئی قاعدہ نہیں ہے جو واضح طور پر اسقا

 خلاص 

ھ مت برصغیر کے دو اہم مذاہب ہیں جنہوں نے معاشرتی، اخلاقی اور خاندانی زندگی کی تشکیل میں گہرے  
سِک
بدھ مت اور 

نقوش چھوڑے ہیں۔ دونوں مذاہب اپنے تاریخی، فکری اور روحانی پس منظر میں ایک دوسرے سے مختلف ہیں، تاہم ان کے عائلی 

پہلو ایسے ہیں جو انسانی سماج کی بنیدی ضروریات کو ایک نئے زاویے سے دیکھتے ہیں۔ یہ تحقیقی مطالعہ دونوں مذاہب کے  نظام میں کئی

عائلی احکام، معاشرتی اصولوں، ازدواجی و خاندانی ذمہ داریوں اور اخلاقی بنیدوں کا تنقیدی و تقابلی جائزہ پیش کرتا ہے۔بدھ مت میں 

ی محور روحانی پاکیزگی اور خواہشات سے نجات ہے، جس کے اثرات خاندان کے تصور پر بھی مرتب ہوتے ہیں۔ انسانی زندگی کا مرکز

بدھ مت شادی کو ایک سماجی معاہدہ قرار دیتا ہے نہ کہ مذہبی فریضہ۔ اس نظام میں طلاق کی اجازت ہے، تاہم زور باہمی احترام، 

ی اصول سکھانا اور  اخلاقی ذمہ داری، عدم تشدد، سچائی، کفایت شعا

ت

ری اور ضبطِ نفس پر دیا جاتا ہے۔ والدین کی ذمہ داری بچوں کو اخلاق

انہیں متوازن زندگی کی طرف رہنمائی کرنا ہے۔ بدھ مت میں ترکِ دنیا کے رجحان کے باوجود گھریلو زندگی مکمل طور پر نظر انداز  

 حلے کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔نہیں کی جاتی، بلکہ اسے انسان کے کردار سازی کے ایک اہم مر

ھ مت خاندان کو نہ صرف سماجی اکائی بلکہ مذہبی تربیت گاہ بھی سمجھتا ہے۔ سکھ تعلیمات میں شادی  
سِک
اس کے مقابلے میں 

د کارج ’’ — ایک مقدس مذہبی تقریب ْ

 

کے ذریعے انجام دی جاتی ہے جس کا مقصد مرد و عورت کے درمیان محض سماجی   — ‘‘اَنان

رشتہ قائم کرنا نہیں بلکہ انہیں روحانی اور عملی زندگی کے سفر میں باہمی تعاون کے لیے مضبوط بنانا ہے۔ سکھ مت میں خاندان کو 

 فروغ کا بنیدی مرکز مانا جاتا ہے۔ والدین کی ذمہ داری بچوں  اخلاقی اقدار جیسے محنت، سچائی، دیانت داری، ایثار اور مذھبی وابستگی کے

  کی جسمانی، عقلی اور روحانی تربیت کرنا ہے۔ طلاق کو پسندیدہ نہیں سمجھا جاتا اور خاندان کی مضبوطی کو مذہبی اخلاقیات کا لازمی حصہ

امور، تربیتِ اولاد، سماجی ذمہ داریوں، جنسی اخلاقیات  قرار دیا جاتا ہے۔یہ تحقیق ازدواجی حقوق و فرائض، خاندانی ڈھانچے، وراثتی

اور معاشرتی ہم آہنگی جیسے موضوعات پر دونوں مذاہب کی تعلیمات کا تنقیدی جائزہ پیش کرتی ہے۔ بدھ مت کی تعلیمات زیادہ تر 

ھ مت میں عائلی ڈھانچے کو مضبوط رکھنے کے لیے واضح مذ
سِک
ہبی احکامات موجود ہیں۔ دونوں اخلاقی رہنمائی پر مشتمل ہیں، جبکہ 

مذاہب میں انسان دوستی، محبت، امن پسندی، اور اخلاقی زندگی پر زور دیا گیا ہے، مگر ان کی عملی صورت، قانونی حیثیت اور مذہبی 

ر انفرادی آزادی پر اہمیت میں نمایاں فرق پایا جاتا ہے۔تحقیق کے نتائج سے معلوم ہوتا ہے کہ بدھ مت کا عائلی نظام زیادہ لچک دار او 

مبنی ہے، جبکہ سکھ مت کا نظام اجتماعی ذمہ داری، خاندان کی مضبوطی اور مذہبی وابستگی پر تاکید کرتا ہے۔ اس تقابل سے یہ بات بھی 

قی نظام  واضح ہوتی ہے کہ اگرچہ دونوں مذاہب کا پس منظر مختلف ہے، لیکن دونوں نے اپنے ماننے والوں کے لیے ایک ایسا عائلی و اخلا 

فراہم کیا ہے جو معاشرتی استحکام، اخلاقی تربیت اور انسانی اقدار کے فروغ میں مددگار ثاب ہوتا ہے۔یہ تنقیدی مطالعہ نہ صرف 

دونوں مذاہب کے عائلی احکام کے درمیان مشترکات اور اختلافات کو نمایاں کرتا ہے بلکہ یہ بھی دکھاتا ہے کہ بدھ مت اور سکھ مت 



International Research Journal of Islamic Culture and Communication 

 –   ا پری ،  2، شمار ہ نمبر:3جلد:  

 

   2025جون

69 

 

کی سماجی و خاندانی زندگی کی تشکیل میں کس قدر اہم کردار ادا کیا ہے، اور یہ تعلیمات آج کے جدید معاشرتی تناظر میں کس  نے برصغیر  

 ۔حد تک قابلِ عمل اور رہنمائی فراہم کرتی ہیں

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 

License. 

 

 

 (References)حوا لہ جات

 

 

(1) Encyclopedia of Buddhism, Editor: Edward A. Irons, Facts On File, Inc. New York, 

2008 (437). 
(2) Bernard Faure, The Red Thread: Buddhist Approaches to Sexuality (Princeton, N.J.: 

Princeton University Press, 1998) 

(3) Rita M. Gross, “Sexuality: Buddhist Perspectives,” in William M. Johnston, ed., 

Encyclopedia of Monasticism (London: Fitzroy Dearborn, 2000), 1154–1156. 

(4) Encyclopedia of Buddhism, 2008 (437). 

(5) Bernard Faure, The Red Thread, 1998) 

(6) Encyclopedia of Buddhism, 2008 (438). 

(7) Douglas Wile, Art of the Bedchamber: The Chinese Sexual Yoga Classics including 

Women’s Solo Meditation Texts (Albany: State University of New York Press, 1992). 

(8) Erricker, C. (1995). Buddhism. Lincolnwood, IL: NTC/Contemporary Publishing. 

(9) Images in Soto Zen by I. Reader, 1989 (8). 

(10) Gross, R. M. (1998). Soaring and Settling: Buddhist Perspectives on Contemporary 

Social and Religious Issues. New York: Continuum. 

(11) Stevens, J. (1990). Lust for Enlightenment: Buddhism and Sex. Boston: Shambhala. 

(12) Canda, E. R., and Phaobtong, T. (1992). "Buddhism as a Support System for 

Southeast Asian Refugees." Social Work 37:61–67. 

(13) The Buddhist Handbook by J. Snelling, 1991 (21). 

(14) Gross, R. M. (1998). Soaring and Settling: Buddhist Perspectives on Contemporary 

Social and Religious Issues. New York: Continuum. 

(15) Buddhism as a Support System for Southeast Asian Refugees by E. R. Canda, 1992 

(63). 

(16) Nishiyama, H. (1995). "Marriage and Family Life in Soto Zen Buddhism." Dialogue 

and Alliance 9:49–53. 

(17) The Life of the Buddha by P. E. Karetzky, 1992 (9). 

( 18 ) Smith, H. (1991). "Buddhism." In The World's Religions: Our Great Wisdom 

Traditions. New York: Harper-Collins. 

( 19 ) Vidhu Verma, and Aakash Singh Rathore (eds), Secularism, Religion, and 

Democracy in Southeast Asia, Oxford Academic, Delhi, 2020, pp. 194-212 

(20) Maguire, Daniel C. (ed.), Sacred Rights: The Case for Contraception and Abortion 

in World Religions, Oxford Academic, New York, 2011 (23). 
 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 مہ ذ ا ر ی 

 

 ی ا  کی ذ

 

ی ڈ
م
 ا و ر  

 

 ا سلامی نقطہ نظ  پر    ماحولیاتی/ موسمیاتی تغیرا ت

70 

 

 

 

(21) Gross, R. M. (1998). Soaring and Settling: Buddhist Perspectives on Contemporary 

Social and Religious Issues. New York: Continuum. 
(22) The Life of the Buddha by P. E. Karetzky, 1992 (9). 

(23) Fujii, M. (1983). "Maintenance and Change in Japanese Traditional Funerals and 

Death-Related Behavior." Japanese Journal of Religious Studies 10:39–64. 

(24) Images in Soto Zen by I. Reader, 1989 (8). 

(25) Michael, Busby Jr. Sikhism Marriage and Divorce, Houston, Texas, 2017 (713). 

(26) https://www.busby-lee.com/sikhism-marriage-and-divorce/ 

(27) Michael, Busby Jr. Sikhism Marriage and Divorce, Houston, Texas, 2017 (713). 

(28) https://www.busby-lee.com/sikhism-marriage-and-divorce/ 

(29) Bhai Gurdaas Ji, Vaar 6: Pauri 8. 

(30) S.G.P.C. Sikh Reht Maryada (English), Amritsar: Dharam Parchar Committee. 

 2004. 

(31) Singh, Bhai Manvir, Sikh Rehat Maryada: History, Guiding Principles and a 

Contextual Translation' (2020) UK, p. 180 . 
(32) Michael, Busby Jr. Sikhism Marriage and Divorce, Houston, Texas, 2017 (713). 

(33) https://www.busby-lee.com/sikhism-marriage-and-divorce/ 

(34) Michael, Busby Jr. Sikhism Marriage and Divorce, Houston, Texas, 2017 (713). 

(35) https://www.busby-lee.com/sikhism-marriage-and-divorce/ 

(36) https://www.quora.com/What-are-the-marriage-laws-mentioned-in-Sikhism 

( 37 ) S.G.P.C., Sikh Reht Maryada. Amritsar: Dharam Parchar Committee. 2006. 

Chapter 11, Article 18 

(38) Singh, Bhai Manvir, Sikh Rehat Maryada: History, Guiding Principles and a 

Contextual Translation' (2020) UK, p. 180 . 
(39) https://www.sikhanswers.com/what-is-the-sikh-attitude-to-divorce/ 

(40) Singh, Bhai Manvir, (2020). The Sikh Rehat Maryada: History, Guiding Principles 

& a Contextual Translation. UK: Namastwang Publishers: Chapter 11, Article 18 

(41) Kanwal Mand, Marriage and Migration through the Life Course: Experiences of 

Widowhood, Separation and Divorce amongst Transnational Sikh Women, p. 286, 

DOI:https://doi.org/10.4135/9788132100324.n11 

42 Singh, N. G. K. Sikhism, Elsevier Inc. 2012, p.109 

43 Hadley, M. L. The Spiritual Roots of Restorative Justice, State University of New York 

Press, 2001 p. 199. 

44 Sikhism by N. G. K. Singh, p.109. 

45 Jaffar, Saad, and Nasir Ali Khan. "ENGLISH-THE RIGHTS AND DUTIES OF MINORITIES IN ISLAMIC 

WELFARE STATE AND ITS IMPLEMENTATION IN THE CONTEMPORARY WORLD." The Scholar Islamic 
Academic Research Journal 7, no. 2 (2021): 36-57. 

46 Sikhism by N. G. K. Singh, p.109.  

47 Jaffar, Saad, Muhammad Ibrahim, Faizan Hassan Javed, and Sonam Shahbaz. "An 

Overview Of Talmud Babylonian And Yerushalmi And Their Styles Of Interpretation And Legal 

Opinion About Oral Tradition." Webology 19, no. 2 (2022). 

48 Sikhism by N. G. K. Singh, p.109. 

49 The Spiritual Roots of Restorative Justice by M. L. Hadley, p.200. 

50 Sikhism by N. G. K. Singh, p.110. 

51 The Spiritual Roots of Restorative Justice by M. L. Hadley, p.203. 

52 Sikhism by N. G. K. Singh, p.110. 

https://www.quora.com/What-are-the-marriage-laws-mentioned-in-Sikhism

